
263

La sezione aurea nel 
triangolo equilatero:
psichismo ed esoterismo dei 

mandala e degli yantra.

Gabriele Gelatti





265

La sezione aurea nel triangolo equilatero: psichismo e ...

“Le dottrine tantriche si esprimono nei sacri diagrammi chiamati 
mandala, che possono dirsi corrispondere per l'iniziato a quello che 

sono per il matematico i simboli complessi di un'integrazione.”
						      Fosco Maraini1 

Preambolo

Parlare di sezione aurea presenta alcune difficoltà iniziali dovute alla 
potente convergenza nell'argomento di due filoni dell'umano sapere in 
apparenza opposti e inconciliabili: il pensiero simbolico e la  conoscenza 
matematica.
Il presente contributo si propone attraverso queste difficoltà 
epistemologiche iniziali, di far proprio un metodo di analisi razionale 
che, per sua stessa natura, non si fa paralizzare dalle istanze “irrazionali” 
del pensiero tradizionale, ma anzi se ne lascia illuminare. 

Il premio di questo atteggiamento metodologico sarà la scoperta 
matematica; come spesso accade essa non nasce sola ma si inserisce 
con una serie di connessioni nei meandri della storia della cultura e 
della trasmissione delle conoscenze, qui affrontati con lo strumento 
d'analisi della storia del pensiero scientifico. È questo tipo di approccio 
che ha permesso di rintracciare un uso antecedente di molti secoli della 
rilevante scoperta tardo novecentesca della sezione aurea nel triangolo 
equilatero (da qui innanzi nel testo solo equilatero), avvenuta con 
modalità non estranee allo spirito del presente saggio.

La presente ricerca intende offrire anche una visione dal di dentro del 
processo creativo. Proprio durante l'elaborazione dello scritto si sono 
palesate delle idee, a tutta prima trascurate, che hanno reso necessario 
l'inserimento di un po' di matematica. È nondimeno una matematica 
“semplice”, non tanto per le implicazioni “auree” che possono portare 

1 Maraini, Segreto Tibet, Ed. Leonardo Da Vinci, 1951



La divina proporzione: bellezza e perfezione della natura

266

lontano nella generazione delle forme, e nemmeno per i contenuti 
imprevisti in grado di creare inedite relazioni tra enti diversi, ma per gli 
strumenti semplici -anzi elementari- atti a verificarla. Così, non essendo 
questo un saggio “di” matematica, si sono omesse le prove che il lettore, 
volendo, potrà facilmente ripercorrere con le reminiscenze delle scuole 
elementari: teorema di Pitagora e teorema di Talete sulle rette parallele.

Il nucleo  dell'analisi è piuttosto specifico anche in rapporto alle espressioni 
della cultura indù e di alcuni suoi sviluppi come il tantrismo e il buddhismo 
tantrico;  ci si riferirà qui specialmente alle immagini di geometria sacra 
note come yantra e come mandala2. Tuttavia la trattazione abbraccia un 
utilizzo più generico di questo tipo di immagini, che è universale e che 
trova le sue manifestazioni tipiche in ogni cultura del mondo. Bisogna 
quindi tenere sempre presente che il centro aggregante del saggio rimane 
la sezione aurea, per non fraintendere eventuali restringimenti di campo 
o improvvisi ampliamenti di orizzonti; questa modalità di analisi è anche 
dettata dalla volontà di trasmettere al lettore non solo la vastità del campo 
di ricerche (in cui ancora moltissimo rimane da esplorare), ma anche i 
complessi meccanismi psichici che contribuiscono alla storia del sapere, 
indicando un apparente senso compiuto solo con “il senno di poi”.

Un altro tema avventuroso affrontato nel presente saggio, in bilico tra 
le conoscenze della cultura popolare e le frontiere delle neuroscienze, è 
l'effetto psichico di determinate immagini geometriche, ed eventualmente 
su quali basi questo avvenga. 

La mente umana rimane la più grande frontiera della conoscenza: il 
problema della coscienza è ancora lungi dall'essere affrontato con una 

2 Non esiste un confine netto tra i due termini. Entrambi si riferiscono a tracciati di 
geometria “sacra” e nascono con intenti di trasformazione psichica, attraverso la loro 
contemplazione. Il termine mandala in sanscrito indica propriamente il cerchio. 
Estendendo tale denominazione a tutta la figura contenuta nel cerchio, si sottolinea 
l'atto di individuazione di qualsiasi immagine separata dal continuo flusso della realtà. 
In questo senso la tracciatura della circonferenza, come nei riti fondatori dei templi o 
delle città, si può vedere come un atto magico che tende a creare primariamente un luogo. 
In questa accezione va inteso l'uso del mandala nel buddhismo tibetano, dove esso è 
sempre un simbolismo anche architettonico (il sacro palazzo): la sua distruzione finale 
rappresenta, attraverso il tema buddhistico dell'impermanenza, l'edificazione del vero 
tempio che è solo interiore.  Anche lo yantra è anzitutto dimora della divinità; il suo nome 
è legato al suffisso sanscrito “tra” (come anche il mantra) che designa lo “strumento”, a 
sottolinearne la natura “operativa”. La sua natura fortemente schematica punta dunque 
direttamente ad una essenza, soglia di una dimensione psichica superiore in cui decade 
l'uso delle “tecniche” e il dissolvimento della stessa immagine strumentale.



267

La sezione aurea nel triangolo equilatero: psichismo e ...

scienza adatta. Quello che si vuole qui evidenziare è che questa ignoranza 
sui fondamenti umani va di pari passo con l'ignoranza su di un altro tipo 
di fondamenti, ovvero la realtà o meno della matematica al di fuori della 
mente3. 

La sezione aurea e il triangolo equilatero:
 storia di una scoperta

Ancora alla presente data 2013 sono pochi gli appassionati e gli specialisti 
della sezione aurea che conoscono la sua rilevantissima ed elementare 
apparizione nel primo poligono, ufficialmente datata solo trent'anni fa, 
1983.
In realtà tutta la vicenda della pur recente scoperta lascia perplessi sulle 
reali conoscenze della matematica ufficiale in ambiti che sembrano esauriti, 
addirittura declassati al livello di “matematica ricreativa”, laddove invece 
emergono fatti macroscopici palesemente sfuggiti all'analisi “esaustiva” 
degli esperti. 
Un esempio eccellente è dato dal premio Nobel alla Chimica del 2011, che 
ha contraddetto le leggi stabilite nella cristallografia proprio tramite la 
sezione aurea; essa ha reso possibile l'osservazione di qualcosa non tanto 
di sconosciuto, quanto piuttosto ritenuto impossibile per definizione: le 
simmetrie pentagonali dei “quasicristalli”4. Salvo poi scoprire che le stesse 
geometrie le usavano già nel XII secolo, e con grande maestria, gli arabi 
Selgiuchidi per adornare di splendidi mosaici i loro monumenti5. 

Fu Coxeter, il grande geometra del Novecento, a concludere la trattazione 
delle possibili “stellazioni” di tutti i solidi platonici. Siccome alcune erano 
precluse e altre facilmente concluse, ne scaturì uno studio dal significativo 
titolo di “The 59 icosahedra”6, dove sono osservate tutte le possibilità 
offerte dal solido platonico, composto da venti equilateri, che ancora 
mancava allo studio. Le proprietà auree dell'icosaedro sono ben note, ad 
esempio nel fatto che i suoi 12 vertici possono essere definiti  dall'incastro 

3 Per esempio: Barrow, Pi in the Sky: Counting, Thinking, and Being, Clarendon Press, 
1992, e Wigner, The Unreasonable Effectiveness of Mathematics in the Natural Sciences, 
Communications in Pure and Applied Mathematics, vol. 13, No. I, Feb.1960.
4 Premio Nobel per la chimica 2011 nel sito della  Royal Swedish Academy of Sciences: 
www.kva.se.
5 Steinhard e Lu, Decagonal and quasi-cristalline tilings in medieval Islamic 
architecture, Science vol.315, 2007.
6 Coxeter, The 59 iicosahedra, Tarquin Publications, third edition, 1999.



La divina proporzione: bellezza e perfezione della natura

268

di 3 rettangoli aurei, cioè con lati in proporzione 1/φ 7.
È pensabile che, essendo un altro il tema della trattazione classica di 
Coxeter, poco vi fosse da dire sulle proprietà auree di queste stellazioni. 
“Infatti, ognuno dei dodici vertici dell'icosaedro divide un lato 
dell'ottaedro secondo la sezione aurea”8; è questo l'unico passaggio del 
libro in cui Coxeter parla di sezione aurea. Il fatto notevole tuttavia è che 
la scomposizione dell'equilatero che attiva tutto il meraviglioso gioco di 
crescita successiva delle facce dell'icosaedro -le sue “stellazioni”-  sia di 
per sé un inno alla sezione aurea (Figura 1).

Figura 1: Diagramma delle stellazioni dell'icosaedro, interamente regolato 
dalla proporzione aurea

Che tale inedita osservazione fosse sfuggita a Coxeter è cosa certa. Tra gli 
artisti suoi corrispondenti  (tra tutti spicca il fervido scambio che ebbe 
con Escher) e attratti dalla bellezza della geometria, Odom fu sicuramente 
lo spirito più originale. Da più di trent'anni infatti l'artista ha preferito 

7 Definendo la sezione aurea come un rapporto numerico, la si chiamerà con la lettera 
greca “phi” minuscola e maiuscola:
φ = (√(5) – 1) / 2 = √(5/4) – (1/2) ≈ 0,6180339...
Φ = (√(5) + 1) / 2 = √(5/4) + (1/2) ≈ 1,6180339... = 1 + φ .
Geometricamente, questo può essere trasformato in una triade di segmenti successivi 
misuranti φ, 1, Φ e i cui rapporti numerici reciproci sono appunto φ e Φ. Una triade di numeri 
di Fibonacci successivi ha approssimativamente tali proporzioni. L'approssimazione del 
valore aureo dipende  dal fatto che i “numeri di Fibonacci” sono interi, mentre i “numeri 
aurei” φ e Φ sono irrazionali. La successione di termini “aurei” a partire da φ e Φ e 
procedendo da una parte e dall'altra, cioè ingrandendosi o rimpicciolendosi rispetto a 
“1” inteso come termine “centrale”, genera le potenze successive di  φ e Φ. Infatti 1+  Φ =  
Φ², mentre 1 – φ =  φ².
Questa proprietà, facilmente verificabile, fa sì che la potenze successiva di Φ sia la somma 
delle precedenti due (Φ³ = Φ² + Φ, e così via); dall'altra parte i termini successivi di φ 
saranno invece la differenza delle potenze precedenti (per cui  φ³ = φ² – φ).
Da notare ancora che il prodotto di φ per  Φ è uguale a 1, mentre  φ + Φ =√(5) .
8 Coxeter, op. cit.,  p. 11 (traduzione dell'autore).



269

La sezione aurea nel triangolo equilatero: psichismo e ...

il “sereno” isolamento dell'ospedale psichiatrico per potersi dedicare 
indisturbato alle proprie visioni interiori; da là scrisse, come suo solito, 
a Coxeter sottoponendogli l'idea (tradizionalmente ricevuta in uno stato 
di sogno). Sulle prime Coxeter rispose che no, c'era un errore e l'inedita 
costruzione aurea non poteva essere corretta, tranne poi scusarsi della 
svista: “questa nuova costruzione della sezione aurea è del tutto corretta. 
Probabilmente quel giorno ero stanco per il troppo lavoro. Mi dispiace 
molto”9, rispose in una missiva successiva, aiutando quindi Odom a 
pubblicare la scoperta10.

La scoperta di Odom
La scoperta di Odom colpisce per la folgorante semplicità che si tramuta in 
bellezza: la rilevante presenza della sezione aurea nell'equilatero mostra 
che le due qualità non sono subordinate una all'altra ma procedono 
assieme. 
La costruzione del diagramma in Figura 2 si può ottenere con riga e 
compasso in soli nove passaggi,  come lascia intuire l'economia linguistica 
del testo originale.
“Siano A e B i punti medi dei lati EF e ED di un triangolo equilatero 
DEF. Si prolunghi la retta AB fino ad incontrare il cerchio circoscritto in 
corrispondenza del punto C. Si mostri quindi che B divide AC secondo il 
rapporto della sezione aurea”11.

 

Figura 2: Diagramma della scoperta di Odom

Se la sezione aurea è tramandata sin dall'antichità come pertinente al 
pentagono e al quadrato, ecco che ora si manifesta anche nel triangolo, 
completando una triade ideale dei primi poligoni che sarebbe piaciuta a 

9 Roberts, Il re dello spazio infinito, Rizzoli, 2006, p. 512.
10 Odom,  Problem E3007,  American Mathematical Monthly, 1983.
11 Ibidem



La divina proporzione: bellezza e perfezione della natura

270

Pitagora. In altra sede l'autore ha di recente mostrato come il passaggio 
da “tre” a “quattro” a “cinque” sia eseguibile tramite un'operazione 
gnomonica (e aurea) sul quadrato12; tale operazione, anche se non 
documentata, doveva essere nota ai matematici dell'antica Grecia e 
probabilmente anche dell'India, vista l'abilità delle trasformazioni di 
superfici che operavano tramite gnomone nella costruzione degli altari 
vedici di mattoni13. La conoscenza dello gnomone è sicuramente centrale 
per la matematica greca antica, tanto da essere il nucleo aggregante degli 
“Elementi” euclidei, tramite il fondamentale “teorema di equivalenza 
delle aree” sicuro retaggio della matematica di scuola pitagorica14. 
“Gnomon” ha la stessa radice di “gnosis”, conoscenza.

Perché una cosa può essere tanto visibile da risultare invisibile? Forse 
perché la mente che si crede “razionale” tende a mettere un filtro alla 
“coincidenza significativa”? La prudenza dell'indagine scientifica è 
sempre condivisibile fintanto che non si volga in una forma di pensiero 
preconcetto del tipo: “la famosa -quasi famigerata - sezione aurea non 
può spuntare fuori proprio dappertutto!”. Una simile impostazione 
mentale passa velocemente dalla razionalità al razionalismo, rendendosi 
manchevole non solo di immaginazione e istinto ma spesso persino di 
buon senso, omettendo di rilevare dati importanti per una migliore 
comprensione di un fenomeno che è pienamente di tipo matematico, 
anche se capace di suscitare domande di altro ordine. 
La scienza si deve occupare costantemente di tracciare un confine tra 
ciò che è possibile e ciò che non lo è. Ma è questa stessa definizione di 
“possibilità” a essere difettosa, per la sua estrema relatività e labilità in 
assenza di una visione di principio, per cui spesso definizioni relative o 
provvisorie diventano definitive. 
É la stessa incertezza che ancora oggi aleggia sulla conoscenza della 
sezione aurea, per cui onde non sembrare creduli e un po' mistici, si 
preferisce assegnarle un posto importante “ma non troppo” nell'olimpo 
dei numeri.
Così facendo, la via alla conoscenza rischia non solo di restare 
trascurata, ma anche di venire stravolta, come dimostra la presenza, 

12 Gelatti, Il quadrato di nove e la sezione aurea, Sagep, 2011; Gelatti, The golden L 
gnomon and the Phi quadratic formula, with geometrical problems in Fibonacci-Lucas 
Numbers, in Aplimat Journal of Applied Mathematics, Vol. 7, 2014 (in pubblicazione).
13 Notevole approfondimento storico-matematico è il saggio di Zellini, Gnomon, Adelphi, 
1998.
14 Euclide, Elementi, II 6 di cui la successiva proposizione sulla sezione aurea (II, 11) è 
un caso particolare.



271

La sezione aurea nel triangolo equilatero: psichismo e ...

incongrua rispetto al testo, di figure ricavabili dalla scoperta di Odom 
nel pur lodevole libro di Livio15; la sezione aurea dell'equilatero sembra 
possibile solo grazie a specifiche (e vaghe) proprietà della geometria 
frattale: “questa è una scoperta -afferma Livio sbagliando-  se nella 
geometria euclidea il rapporto aureo era celato nelle proprietà del 
pentagono, nella geometria frattale esso scaturisce da forme più 
semplici, come il quadrato e il triangolo equilatero”16); oppure nel  libro 
recente e rivoluzionario (almeno nelle premesse) di Wolfram17, dove la 
Figura 4 appare in un contesto generico di “networks” e senza nessuna 
distinzione speciale.

Figura 3 e Figura 4: Illustrazioni tratte da “La sezione aurea” 
di Livio e “A new kind of science” di Wolfram 

Ternario e  novenario nello yantra indù

Lo yantra, come il mandala ad esso assimilabile, è argomento assai 
circoscritto e nel contempo  molto vasto, nelle sue origini e nelle sue 
applicazioni. Se nella presente analisi si fa riferimento a immagini 
precise della tradizione indiana, specificamente appartenenti allo 
shivaismo e al buddhismo tantrico, l'origine dell'immagine mandalica 
e il suo utilizzo riguardano universalmente la sfera della geometria 
“sacra”. Su queste premesse è oggi generalmente comprovata la valenza 
“archetipica” e universale di queste pratiche, con il riconoscimento della 
loro valenza psichica in processi “magici” di esperienza della realtà e 
della sua trasformazione.
Lo stesso tantrismo non nasce dal nulla: esso affonda saldamente le 

15 Livio, La sezione aurea, Rizzoli 2003.
16 Ibidem p.324.
17 Wolfram, A new kind of Science, Wolfram media, 2002, p.196.



La divina proporzione: bellezza e perfezione della natura

272

sue radici all'interno della tradizione millenaria dei Veda. Più che 
una religione autonoma “si presenta come un insieme di riti e di 
pratiche religiose, talvolta devianti dall'ortodossia, tendenti per 
l'adepto a ottenere poteri soprannaturali più che la liberazione, ma 
capace di dare questi e quella, non foss'altro perché in questi sistemi 
il progresso nell'unione con la divinità, fine ultimo, si accompagna 
necessariamente con l'acquisizione di tali poteri, segni ed effetti di 
tali progressi.”18.
Sfruttando questa carica emozionale “i riti tantrici diventano (…) un 
mezzo, al di là del bene e del male, per raggiungere l'onnipotenza e 
la liberazione mediante l'immersione conquistatrice nel caos e nelle 
forze oscure”19. È certo però che l'uso dei diagrammi si ricolleghi alla 
millenaria tradizione vedica, sacra scrittura tuttora “aperta”; basti 
pensare che l'immagine più antica dello yantra più famoso (lo Shri 
yantra) fu tracciata nell'VIII secolo nel monastero di Sringeri, secondo 
tradizione attribuita alla mano stessa di Adi Shankara, il  rinnovatore 
della tradizione vedica (e iniziatore del Vedanta o “fine dei Veda”).
La necessaria superficialità nell'affrontare le dottrine indù in uno 
scritto sulla sezione aurea è dettata anche dalla multiforme spiritualità 
espressa dall'India, dove le linee di confine tra “vie” diverse sono 
sfumate e le tradizioni spesso sovrapponibili. È accertato che la stessa 
idea di “tantrismo” come corpus a sé stante sia un'invenzione degli 
studiosi occidentali, tant'è vero che il suo spirito serpeggia in tutto 
l'induismo dei Veda, esplicitandosi nelle scuole shivaite e shackti 
(distinte nel porre l'accento sull'aspetto maschile o femminile della 
divinità), fino a giungere al buddhismo del Tibet.
Genericamente, nel sottolineare l'aspetto materiale della via spirituale, 
il tantrismo si esprime particolarmente nel culto del femminino, della 
Dea intesa come parte attiva e dinamica della divinità. È l'aspetto più 
spettacolare di un elaborato simbolismo sessuale che si ritroverà tale 
e quale nel buddhismo tantrico tibetano. In esso sono rappresentate le 
dicotomie alla base del mondo visibile, gli opposti che si compenetrano 
in una unità di altro genere.
L'uso del mandala è la tracciatura di una mappa di corrispondenze 
tra la cosmogonia dell'universo visibile   e il suo riflesso nel singolo 
individuo: ripercorrere il mandala, come un labirinto iniziatico, 
significa inoltrarsi in un percorso di ricomposizione della psiche, tappa 
obbligata per la liberazione dall'illusione della visione duale. La pratica 

18 Padoux in Atlante delle religioni, Utet, 1998, p.109.
19 Ibidem,  p.448.



273

La sezione aurea nel triangolo equilatero: psichismo e ...

di questi tracciati è stata ampiamente analizzata dalla prospettiva della 
psicologia analitica, che ha avuto il pregio di richiamare la necessità 
di un linguaggio nuovo per trattare scientificamente certi fenomeni 
psichici (sovente legati a stati modificati di coscienza).  D'altro canto 
non cessa di stupire l'approccio “scientifico” delle dottrine indù, 
sempre protese ad una classificazione e strutturazione in gerarchie 
degli attributi della mente divina e di quella umana.
Queste comunanze, unitamente alle scoperte qui esposte, hanno 
rilanciato l'idea di una pertinenza psichica della sezione aurea, non 
tanto da un punto di vista estetico (essendo così labile e fuorviante 
la definizione di “bello” oggettivo con il linguaggio ordinario 
“soggettivo”), quanto attraverso l'analisi di proprietà matematiche che 
suscitano analogie con i meccanismi della mente e dei suoi processi 
psichici conoscitivi.
Se fiumi d'inchiostro sono stati ispirati dagli yantra e dai mandala, 
molto meno è stato detto riguardo alla loro simbologia numerica che si 
esprime anche tramite i contenuti matematici.
La stessa piena comprensione della scoperta matematica necessiterebbe 
di poter intrecciare dei legami con le forme del pensiero simbolico, 
anche se questo non vuol dire inoltrarsi in vane descrizioni di cose 
altrimenti indicibili, poiché “un simbolo non può mai essere preso in 
un significato ultimo e definitivo. Esprimendo le leggi dell'unità nella 
diversità infinita, il simbolo possiede in se stesso un numero infinito 
di aspetti attraverso i quali può essere esaminato, e richiede da parte 
di colui che l'avvicina, la capacità di vederlo simultaneamente da 
diversi punti di vista”20. 
Un esempio significativo di dinamicità della struttura simbolica è dato, 
per esempio, dal Guhya Kali yantra di Figura 5. Da un punto di vista 
geometrico esso collega l'ennagono regolare -figura geometricamente 
ermetica per la sua incostruibilità con riga e compasso- con il 
pentagono stellato. È lo stesso passaggio “aureo” dal cinque al nove 
analizzato altrove21 che esplicita l'evoluzione dei principi della pentade 
(e della tetrade) nel novenario. Su un piano simbolico è possibile 
vedere raffigurato il passaggio da un sigillo microcosmico (il pentalfa) 
ad uno macrocosmico (l'enneade). 
Senza approfondire oltre il caso specifico, è interessante notare come 
il diagramma geometrico generato dallo yantra in questione porti 

20 Gelatti, op. cit., Sagep, 2011.
21 Gurdjieff citato in Ouspensky, Frammenti di un insegnamento sconosciuto, Astrolabio, 
1976, p.315.



La divina proporzione: bellezza e perfezione della natura

274

effettivamente ad una ottima approssimazione della costruzione del 
pentagono regolare a partire dall'ennagono regolare.

Figura 5: Diagramma del Guhya Kali yantra

L'ambito della presente analisi è ristretto tuttavia all'applicazione della 
sezione aurea nel triangolo.
Anche altre apparizioni ha fatto la sezione aurea nella cultura 
dell'India antica. Non si vuole qui fornirne un arido elenco, ma può 
servire citare almeno alcuni aspetti rilevanti quali l'applicazione dei 
numeri di Fibonacci nella metrica indiana classica22 e l'uso sacro della 
stella pentagonale quale emblema di Shiva, con tutte le conoscenze 
tradizionali connesse alla pentade: la stella pentagonale, oltre che 
simbolo del microcosmo umano, è anche sigillo dei cinque elementi, 
idea che trova un'eco occidentale nell'associazione platonica dei cinque 
(non quattro) elementi ai solidi regolari, includendo l' “etere” unito 
all'aureo dodecaedro.
Nemmeno si può passare totalmente sotto silenzio tutta la casistica dei 
mandala a schemi di quadrati, se non altro per la loro attinenza al tema 
del novenario.
Infatti proprio a Shiva sono dedicati gli yantra fondamentali del 
quadrato diviso in quarti, e di quello diviso in noni, soprattutto nella 
forma del “quadrato magico” numerico (è l'universale  ming tang cinese, 
o quadrato di Saturno della tradizione latina) che rimandano entrambi 
a impliciti contenuti aurei23 .
Il quadrato diviso geometricamente in nove è noto anche come 
Vastu-Purusa mandala e il suo significato è strettamente connesso 
all'edificazione dello spazio sacro (altare o tempio): è quindi un'immagine 

22 Singh, The so-called Fibonacci Numbers in Ancient and Medieval India, 
HistoriaMathematica, 12, 1985.
23 Gelatti, op. cit., Sagep, 2011.



275

La sezione aurea nel triangolo equilatero: psichismo e ...

cosmogonica e rappresenta la creazione di un centro.
Questo mitologema cosmico legato al novenario riconduce al tema 
principale, sia perché la pratica dello yantra è anzitutto costruzione 
di uno spazio sacro e di un centro (ancorché interiore), sia perché esso 
ripropone nella sua natura il processo cosmogonico come nascita, 
dispiegamento e riassorbimento dell'universo, percorribile nei due sensi 
temporali.
Non a caso questa triade mette in gioco (letteralmente è il “gioco sacro” 
o lila) lo specchiarsi del Brahman universale nell'atman individuale. 
È anche la prima dicotomia dello spirito a cui si può rapportare il 
simbolismo sessuale. Esso è ancora più evidente nella nascita del 
cosmo attraverso la coscienza indifferenziata che prendendo coscienza 
di sé si “sacrifica”, decadendo, si differenzia e si incarna nelle parvenze 
del mondo fenomenico. Il sacrificio del macro-antropo Purusa, che si 
fa materia disfacendo il proprio corpo cosmico, è analogo allo stesso 
sacrificio che si compie all'origine di ogni atto di reintegrazione della 
coscienza tramite la meditazione. 

Dopo il punto originario rappresentato dal bindu, centro della 
rappresentazione mandalica, sua origine e destino nel processo di 
emanazione e riassorbimento, la figura primaria è il triangolo.

“I tre punti del triangolo sono collegati ad alcune triadi di principi 
cosmici: sattva, rajas e tamas; creazione, conservazione, dissoluzione24; 
ma soprattutto il ternario rappresenta il movimento di un principio 
verso il suo opposto.
La natura triadica del numero -di ogni numero- ne esprime l'essenza 
archetipica, che implica l'emanazione, cioè l'uscita dall'indistinto, 
l'individuazione e il ritorno. “Un concetto fra tanti appare soprattutto 
gravido di conseguenze, quello di medio, che può essere usato in diverse 
accezioni. Proteo, in quanto unità che separa il continuo dal discreto, 
il logos separatore di Filone e Giano bifronte ne forniscono un simbolo 
mitico e religioso (…) la tesi platonica (Timeo, 31 b – 32 b), secondo cui 
due cose non stanno da sole senza una terza che le unisca nel mezzo (…) 
evidenzia la forza di collegamento e di unificazione del logos”25.
Il numero di cui parla (anche da matematico) Zellini non è “misura” o 
“calcolo”, ma è anzitutto rapporto tra cose diverse, forza dinamica che 
procede dall'uno all'altro.

24 Kanna, Yantra, Ed. Mediterranee, 2002, p. 133.
25 Zellini, Numero e Logos, Adelphi, 2011, p. 129.



La divina proporzione: bellezza e perfezione della natura

276

E insieme esso è mistero, poiché “nessuno è ancora mai riuscito 
a diradare il suo nembo numinoso (…) la serie di tutti i numeri è 
inaspettatamente, più che una successione di unità identiche: essa 
contiene in sé tutta la matematica e tutto ciò che potremo ancora 
scoprirvi. Il numero è quindi una grandezza incalcolabile (...). Il 
numero serve da sempre, si può dire, per definire l'oggetto numinoso, e 
tutti i numeri dall'uno al nove sono “sacri”26.

Così come l'unità che esce dall'indistinto non è più uno, ma si fa già “due” 
(cioè “altro” ovvero   molteplice, per cui il numero pari è universalmente 
femminile), allo stesso modo la dualità dischiude l'essenza del ternario.
Questa struttura ternaria è ciò che assimila il mandala non solo 
all'archetipo del numero ma anche a  quello del tempo, che è insieme 
computo e ciclicità, immagine del discreto e del continuo. Il numero 
sorge per un breve tratto dal ciclo dell'indistinto, assume senso (identità) 
solo in relazione a ciò che lo precede e che lo segue. “Logos e taxis” 
(rapporto e disposizione) assumono connotazioni che li avvicinano 
all'idea tantrica -e non solo- di una polarità divina.
Il mandala nella sua essenza numerica è un'immagine rozza ma 
fedele del corpo geometrico essenziale dell'universo, è uno schema 
delle regole (idee, archetipi) del logos cosmico sposato con la propria 
struttura manifesta. Esso è così anche mappa della coscienza, o meglio 
del processo che  porta la coscienza a individuarsi e quindi a procedere 
dalla molteplicità frammentata all'unità, riconoscendosi nella natura 
indivisa. È lo stesso processo di genesi dell'universo, che rinasce ogni 
volta limitato e dotato di senso nella particella di coscienza che lo 
contempla.
La stessa triade numerica si può applicare alle capacità psichiche 
dell'uomo: essa è nel soggetto, nell'oggetto percepito, e nell'atto della 
percezione che li lega.
Luce che emerge sulla tenebra, suono che erompe dal silenzio, cielo 
e terra, opposti e abbracciati l'uno all'altra. Questa differenziazione è 
la polarizzazione dell'esistente nell'atto primario della coscienza che 
contempla se stessa: per questo l' “uovo del mondo” (hiranjagarbha) 
e l' “androgino universale”, come descritto nel simposio di Platone27 
[27], sono due forme perfettamente sovrapponibili dello stesso simbolo. 
Androgino e uovo sono stilizzati insieme nel disegno del Tao: nel 
tantrismo lo stesso simbolo sovente è sostituito dall' ananda chakra (il 

26  Jung, La sincronicità, Bollati Boringhieri, 2012, p. 54.
27 Platone, Simposio, XIV-XV-XVI.



277

La sezione aurea nel triangolo equilatero: psichismo e ...

gankyil tibetano) dove il cerchio bipartito è sostituito da una triplice 
divisione.
Il dialogo tra le due polarità dell'esistente, mentre proietta le infinite 
forme, genera ed esprime la stessa unità originaria come uno stato di 
trascendimento che non può essere colto se non con immagini destinate 
a dissolversi. Assoluto nirvanico e samsara fenomenico coincidono 
nella loro natura complementare invece che annullarsi reciprocamene. 
“Nella sua esperienza immediata l'uomo è costituito da coppie 
di contrari. E non solamente egli distingue il dilettevole dal non 
dilettevole, il piacere dal dolore, l'amicizia dall'inimicizia, ma è 
portato a credere che queste divisioni valgano anche per l'Assoluto: 
la realtà ultima si lascerebbe definire in base alle stesse coppie di 
opposti che caratterizzano la realtà immediata (…) i miti, i riti e tutte 
le speculazioni indù mirano a rimuovere questa tendenza umana a 
considerare l'esperienza immediata del mondo come una conoscenza 
metafisicamente valida, cioè conforme alla realtà ultima. Superare i 
contrari è un noto motivo-guida della spiritualità indù”28.
Il due include in sé il tre come superamento degli opposti; è qualcosa di 
non rappresentabile nel linguaggio ordinario. Così come il ternario che 
si sviluppa in novenario.
La simbologia del novenario è segno universale di completezza e di 
concordia oppositorum. Esso  non è solo “tre volte tre” (cioè ogni sotto-
processo generativo e insieme involutivo in cui si suddivide la triade), ma 
anche somma di tetrade e pentade, che a loro volta sono sviluppi dinamici 
della diade (primo numero femminile) e della triade (primo maschile). 
La complessità dinamica dei simboli numerici e delle loro interazioni 
-lo si ricordi- non permette di associare distintamente un'identità 
al quattro e al cinque, per esempio dicendo che sono “due più due” e 
“due più tre”: lo dimostra il fatto che sovente sono principi sottoposti a 
“ierogamia”, cioè ad uno scambio sacro nella fusione degli opposti per 
cui Shiva può essere associato indifferentemente al quattro e al cinque 
(e al nove, anche se più spesso esso è omaggio al femminino di Shakti); 
così come può assumere le fattezze del dio androgino Ardhanarishvara. 
L'attuazione dell'androgino è, secondo la simbologia alchemica, lo scopo 
dell'adepto nel senso della realizzazione del mandala dentro di sé, con il 
suo successivo superamento (e dissolvimento).
Nemmeno ora si vuole tentare un elenco delle sacre ricorrenze del 
novenario (e dei suoi collegamenti, in primis con il settenario): 

28 Eliade, Mefistofele e l'androgino, Ed. Mediterranee, 1971, p. 86.



La divina proporzione: bellezza e perfezione della natura

278

sarebbe troppo lungo o troppo breve, a seconda del punto di vista. 
La documentazione raccolta viene omessa, siccome potrà essere 
d'immediata sovrabbondanza per chi voglia approfondire anche solo 
superficialmente il tema.
Nove però non sarà mai un 9 e basta, bensì un novenario articolato 
nelle molteplici vie che vi conducono. Capire perché nove sarebbe 
come rispondere alle domande sui fondamenti della scienza, e quindi 
non si azzarda l'ipotesi che le risposte siano da ricavare soltanto dalla 
“mitologia”; tuttavia la sua ricorrenza è un dato che non può essere solo 
“culturale”, ma che si innesta sulla realtà archetipica di una simbologia 
naturale e universale.
Traspare comunque dalla sapienza degli anonimi geometri-veggenti 
del mondo che fu, una strana coincidenza con contenuti matematici 
significativi e inesplorati, quando non del tutto sconosciuti alla storia 
ufficiale della conoscenza.

Lo Shri yantra e il problema delle proporzioni
Per capire l'approccio metodologico alla materia “psico-geometrica” 
qui trattata sarà utile fare alcune considerazioni sullo yantra indù più 
famoso ed intricato: lo Shri yantra (Figura 6).

Figura 6: Diagramma dello Shri yantra

La simbologia dello  Shri yantra non si discosta da quella affrontata: 
è facile vedere come il ternario iniziale sia utilizzato per formare un 
intreccio con nove triangoli principali chiamati anche  nava yoni, dove 
la parola yoni indica certo il sesso femminile, ma nella sua completezza 
si riferisce meglio ai nove “grembi” che sintetizzano l'evolversi del 
processo cosmogonico. 
Un'importante differenziazione del novenario è esplicitata nella 
suddivisione principale dei 5 triangoli con la punta in alto (il maschile, 



279

La sezione aurea nel triangolo equilatero: psichismo e ...

Shiva), e i 4 con la punta in basso (il femminile Shakti). Tucci, 
l'ineguagliato studioso del Tibet, specifica, citando un testo classico 
del tantrismo (il Saundarya-lahari), che sono “nove elementi dai 
quali è costituito il microcosmo e cioè: le cinque damigelle di Shiva, 
pelle, sangue, carne, grasso, ossa, emanati dalla Potenza: i quattro 
Shrikantha (...) midollo, seme, energia vitale, e psiche nel macrocosmo 
emanati da Shiva (…) pertanto in questi nove triangoli è espresso il 
gioco dell'espansione divina, il processo dall'uno al molto”29. 

Ai fini della trattazione gioverà fare piazza pulita delle leggende 
metropolitane “globali” nate sulla figura principe degli yantra indù che 
si vuole essere tracciato con la sezione aurea.
Nonostante il successo e la diffusione della figura, con la sua evidenza 
psichica, perdura il mistero sulla sua costruzione. Sebbene non si 
possa escludere a priori la presenza della sezione aurea, si tratta di una 
questione di metodo. La sezione aurea non si trova misurando in modo 
approssimativo dei punti per metterli poi in relazione tra loro. Nel caso 
dello yantra in questione è dimostrato che, sia per la complessità che 
per le possibili variabili in gioco, esso non è deducibile tramite forza 
bruta (calcolo), ma servono parametri proporzionali evidenti che non 
traspaiono dalla figura. 
Un caso epistemologicamente ben diverso sarebbe dato dallo scoprire 
un metodo costruttivo semplice che porti alla tracciatura dello “yantra 
regale” tramite sezione aurea, rispondendo a tutti i  requisiti costruttivi, 
in primis le intersezioni perfette formate da tre linee.
In attesa di un'eventuale evoluzione in tale direzione, vale tuttavia la 
pena di spendere ancora due considerazioni sull'incertezza del disegno 
che ha un significato non solo tecnico ma anche simbolico.
In realtà l'imprecisione del disegno punta al cuore dell'aspetto più 
esoterico della questione: l'immagine veritiera dello yantra giace 
all'interno della mente.
L'imprecisione riscontrabile nel tracciato di moltissimi yantra 
tradizionali, anche molto semplici  come la stella pentagonale o 
esagonale regolari, è segno di questa dimensione interiore e ha a che fare 
con l'attivazione della sfera emotiva, piuttosto che della comprensione 
analitica. 
Per esempio nell'atto magico della “tracciatura” vale qualitativamente di 
più la stella pentagonale fatta con un solo gesto piuttosto che il suo disegno 

29 Tucci, Teoria e pratica del mandala, Ubaldini editore, 1969, p. 149.



La divina proporzione: bellezza e perfezione della natura

280

perfetto, che è già implicito nell'immagine archetipica della stella stessa. 
Il che non esclude che si possa tracciare un pentagramma ben 
proporzionato con un solo gesto.  
Vale lo stesso discorso per la precisione nella pronunzia dei mantra, le 
sacre sillabe correlate agli yantra.
La pratica della misura forzata di qualsiasi manufatto o tracciato per 
trovarvi la sezione aurea non ha senso in mancanza di chiari riferimenti 
progettuali. La “misura” rimane un fattore empirico, sovente tendenzioso 
e difficilmente replicabile. Altro discorso è fare un'analisi proporzionale 
dell'oggetto elaborando modelli euristici semplici (e sensati) che possono 
portare a scorgere delle analogie, o a dare un'idea dei processi costruttivi 
e delle tecniche geometriche -spesso molto avanzate- connessi al sapere 
degli antichi. Si può arguire allora, in caso di somiglianza significativa, 
che la coincidenza con tali modelli geometrici sia “casuale”, ma non di 
meno questo caso rappresenterebbe motivo di interesse.
Neppure vi possono essere dubbi sulle capacità matematiche degli 
antichi costruttori e progettisti  dello Shri yantra: il fatto che il tracciato 
sia stato realizzato anche in forme tridimensionali e particolarmente 
su superfici sferiche lascia intuire l'alto grado di astrazione matematica 
raggiunto30.
Diversi, per  gli stessi motivi appena esposti, sono i casi trattati di seguito.

Simbologia numerica del Durga yantra e del Nava yoni yantra

     

Figura 7 e Figura 8: Diagrammi dello yantra di Durga  e del Nava yoni yantra 

Molte possono essere le forme che esprimono in modo dinamico la 

30 Tra i molti “papers” pseudo-scientifici pubblicati sul tema, si distinguono i lavori 
matematici di Kulaichev, particolarmente Shriyantra and Its Mathematical Properties, 
Indian Journal of history of Science, 19, 1984.



281

La sezione aurea nel triangolo equilatero: psichismo e ...

stessa simbologia numerica, così come è dinamico il numero in quanto 
relazione con altri numeri... essi sono come l'espressione di forze diverse 
in reciproche interazioni.
Entrambi i diagrammi in Figura 7 e Figura 8 sono espressione del 
novenario. Il tracciato di Durga (a sinistra) è formato da nove triangoli 
equilateri che girano intorno al decimo centrale.
Il Nava yoni yantra (a destra) oltre a portare il nove nel nome, è 
composto di nove triangoli complessivi.
Questa differenza tra nove e dieci ha a che fare con la simbologia del 
centro, che può essere  manifesto oppure no. È la stessa simbologia che 
attribuisce il nove al computo delle misure del cerchio, contando il dieci 
nel suo centro; la stessa oscillazione che mostra la tetraktis pitagorica   
formando nove triangoli con l'unione dei dieci punti.
Nel progettare il presente scritto si voleva analizzare il fatto storico 
di riscontrare la scoperta di Odom nei due diagrammi. Ma, per un 
fenomeno di “sincronicità”, si è manifestata l'intuizione che il lato del 
triangolo isoscele del Nava yoni yantra resta diviso dall'intreccio con 
l'equilatero in una proporzione interessante: 2/5 e 3/5. Questo fatto 
risultò essere la chiave della dimostrazione successiva, scoprendo che 
la base dell'equilatero veniva così intersecata come la “√5” (il segmento 
geometrico che collega vertici opposti di due quadrati unitari adiacenti) 
nella famosa equazione aurea: (√(5) – 1) / 2. Tale segmento rimane così 
suddiviso in un pezzo maggiore centrale e due uguali laterali più piccoli, 
tra loro in sezione aurea (Figura 10).

Entrambi gli yantra, sorprendentemente, oltre che creare un antecedente 
storico alla scoperta ufficiale di Odom, si rivelano un tripudio di sezione 
aurea, manifestando sapienza nella variazione  della preziosa epifania.

Contenuti matematici aurei del Durga yantra
La bellezza ipnotica del tracciato dello yantra di Durga si commenta da 
solo nella sua semplicità dinamica.
Evidente è l'applicazione del principio della scoperta di Odom, 
ulteriormente sviluppato tramite la tracciatura dei 3 equilateri con 
vertici nei punti medi dell'equilatero inscritto e nei punti individuati 
sulla circonferenza dalle linee passanti per i punti medi stessi.
Come è elementare constatare, questa idea fa sì che i lati del triangolo 
ABC risultino naturalmente tagliati in tre parti tra loro in rapporto aureo 
per cui:
CD / DE = DE / EB = φ = √(5/4) – (1/2)       (che è un altro modo di 



La divina proporzione: bellezza e perfezione della natura

282

scrivere (√(5) – 1) / 2 )
dove EB = 1
DE = φ = √(5/4) – (1/2)
e CD = EB –  DE = 1– φ =  φ²
I termini successivi dell'iniziale sezione aurea di “φ” sono infatti le sue 
potenze, per cui φ =  φ² + φ³ ; φ² = φ³ + φ

4 
 …φ

n 
=

 
φ

n+1
 +  φ

n+2
, con la 

stessa regola additiva dei numeri di Fibonacci31.

Figura 9: Sezione aurea nel diagramma dello yantra di Durga

Contenuti matematici aurei del Nava yoni yantra
Dato il diagramma di Figura10 si pongano le definizioni:      
AB = 2; QN = 1; GQ = NC = ON = φ = √(5/4) – (1/2); EO = φ² = 1 – φ 

Il lato EB si trova “naturalmente” sezionato, come sopra, in tre parti tra 
loro in proporzione aurea:  EO, ON e NB.

Figura. 10 Sezione aurea nel diagramma del Nava yoni yantra

31 Si consiglia il sito di riferimento mondiale sui numeri di Fibonacci creato dal matematico 
inglese Knott: www.maths.surrey.ac.uk/hosted-sites/R.Knott/Fibonacci/. Tale sito è molto 
valido   come introduzione, oltre che per approfondimenti e aggiornamenti di ogni tipo.



283

La sezione aurea nel triangolo equilatero: psichismo e ...

Anche la base AB si trova suddivisa in sezione aurea nello stesso modo 
del segmento GC, infatti:
SL = √(4/5) 
AS = LB = φ √(4/5)
√(n²/5) risulta essere la formula generale per suddividere qualsiasi 
segmento di misura “n” nello stesso modo. 

Siccome GC / AB  = √(5/4)
e con AS = 1-√(1/5)
similmente
GQ / AS = √(5/4)
da cui anche GR / RS e QR / RA = √(5/4)

Tutto ciò è dimostrabile sapendo che l'altezza dell'equilatero vale 3/4 
del diametro del cerchio e quindi GS / SH = 3/2
dove GH = √(30/9) per cui GS = √(6/5) e SH = √(24/45)

La sezione aurea unisce equilatero e quadrato
Se si traccia invece una linea passante per A e D (Figura 11) il segmento 
FI sarà tagliato in sezione aurea nel punto T nei segmenti  FT = 1 e TI = 
φ, mentre il segmento GC ne sarà sezionato in GU = 2φ (cioè la sezione 
aurea di AB) e UC = 1.

Figura 11: Interazione aurea tra equilatero e quadrato
 unitari nel diagramma del Nava yoni yantra

Questo accade per un altro motivo interessante (e molto bello nella sua 
apparizione inaspettata):
BD = BZ= √2



La divina proporzione: bellezza e perfezione della natura

284

La “radice di due” è il numero irrazionale famoso che contende alla sezione 
aurea il primato storico della scoperta dell' “incommensurabilità”, cioè 
di un rapporto tra misure che non può essere espresso esattamente 
da un rapporto tra numeri interi: è il numero che vale il “lato di un 
quadrato di area 2”. È un fatto molto interessante -e per nulla scontato- 
vedere la diagonale del quadrato unitario interagire in modo aureo con 
l'equilatero.

La circonferenza di raggio √2 interseca il segmento in V tale per cui 
GU = CV =  2φ 
da cui anche VU =  φ³
L'unico riferimento riconducibile a questo fatto è una scoperta del 201132 
che dimostra ulteriormente quanto queste connessioni siano ancora da 
esplorare. 

Il testo originale è di una brevità lapidaria, come già fu per la scoperta di 
Odom di cui la “nuova” osservazione è un implicito sviluppo. “Dato un 
triangolo equilatero ABC, costruire un quadrato BCDE esterno al lato 
BC. Costruire il cerchio con centro C e passante da E, tale da intersecare 
la linea AB in F. Quindi, B divide AF in sezione aurea”.

Figura 12: La sezione aurea collega equilatero e quadrato unitari 

Ennagono aureo e frattali triangolari di spirali logaritmiche
Congiungendo i punti individuati sulla circonferenza dalla suddivisione 
aurea dell'equilatero, si può notare il naturale sviluppo di una costruzione 
ennagonale in Figura 13.
Tale ennagono ha proporzioni dei lati uguali tra loro in due gruppi di tre 
e di sei, e tra loro in proporzione aurea.

32 Bataille, Another Simple Construction of the Golden Section, Forum Geometricorum 
Vol. 11  55, 2011



285

La sezione aurea nel triangolo equilatero: psichismo e ...

Figura 13: Tracciatura dell'ennagono aureo sulla circonferenza

Si è già insistito a sufficienza sulla varietà della manifestazione sacra 
nell'induismo, che assume quasi la connotazione di una scienza 
degli attributi divini in corrispondenza con la varietà irripetibile del 
singolo essere umano. Infatti “il meditante partiva dalla certezza che 
certe verità sarebbero apparse in certe forme: il numero e l'aspetto 
erano fissati da una lunga consuetudine di esperienze anteriori. 
Il numero non poteva essere violato: esso era ben preciso negli 
schemi mandalici” ; tuttavia, essendo innumerevole la varietà delle 
combinazioni numeriche, ed “essendo il processo liturgico adeguato 
ai singoli adepti, anche i mandala sono infiniti. In alcuni Tantra della 
classe Yogatantra essi si contano a centinaia”33.
Addirittura “i Tantra buddhisti non si fanno scrupolo di accettare 
anche le divinità dei profani (…) persino i pianeti e le costellazioni (…) 
ogni forma che sorge nell'anima, ogni legame che per misteriose vie ci 
congiunge alla vita universa (…) tutto viene accolto con sollecitudine 
quasi affettuosa”34.
Secondo le premesse della scienza tradizionale dei mandala la 
creazione autonoma di una variante nello yantra significa dunque la 
creazione di un nuovo yantra e non solo una “variazione sul tema”.

Nondimeno si può notare che il diagramma triangolare di base delle 
figure sottostanti è lo stesso della stellazione dell'icosaedro di Figura 1. 
La spirale che appare inserendosi con varia perfezione nelle immagini 
seguenti è chiaramente formata da una successione di equilateri in 
proporzione aurea.

33 Tucci, op. cit.,  p. 88, p. 94.
34 Ibidem,  p. 97.



La divina proporzione: bellezza e perfezione della natura

286

Figura 14: Sviluppi frattali originali dell'ennagono aureo

Lo sviluppo di geometrie frattali basati sull'inserimento di spirali auree 
di equilateri  nell'ennagono aureo è opera originale dell'autore elaborata 
altrove nei modi dell'arte.

Corrispondenza mente-natura

L'uso psichico della sezione aurea nel contesto dei tracciati sacri è 
propriamente tautologico. Unitamente ai diagrammi “sottili”, i modi 
iniziatici veicolano sempre contenuti di interesse anche “matematico”.  
La presente analisi di un tema così specifico, pur abbracciando un'idea 
non riduzionistica dei fenomeni  psichici, non consente di estendere 
automaticamente a qualsiasi immagine  tracciata con la sezione aurea 
l'intenzione di inferire con la mente dell'osservatore. A rigor di logica, 
nonostante sia documentato l'alto livello matematico raggiunto già in 
epoca vedica, non si può nemmeno affermare che vi fosse necessariamente 
coscienza della proporzione aurea in schemi complessi e psichicamente 
importanti, come nel caso dello sfuggente Shri yantra, o nei casi di una 
complessità meno appariscente su cui si è andato ragionando in queste 
pagine.
 
Il tentativo di cogliere un parallelismo tra i processi del pensiero umano 
e le proprietà della sezione aurea tratta infine dell'impossibilità per 
l'attuale linguaggio scientifico di affrontare la natura del pensiero stesso. 
L'affermazione fatta da Jung 60 anni fa nel suo pionieristico studio sulla 
sincronicità resta valida anche oggi: 

“nessun ricercatore serio affermerà che la natura di ciò che va stabilito 



287

La sezione aurea nel triangolo equilatero: psichismo e ...

mediante l'osservazione o la natura di chi compie l'osservazione, cioè 
della psiche, sia qualcosa di noto e di riconosciuto.” 35.

Come detto nel principio, la mancata conoscenza della natura della 
mente umana viaggia parallela all'incertezza sulla corrispondenza tra il 
linguaggio matematico e i fenomeni del mondo fisico. Si è tentato innanzi 
di tratteggiare in risposta una visione dall'interno del processo creativo 
tramite le coincidenze significative che gli servono per tracciare una rotta 
nella costruzione del senso; ora, senza pretendere di essere esaurienti, 
si tenterà per concludere di suggerire qualche  considerazione su queste 
corrispondenze.

Nel tentare di capire la mente umana si affronta necessariamente la 
questione che le cose abbiano in sé un “linguaggio” loro proprio. Tale 
linguaggio si esprime nella scala umana come il “senso” delle cose. Il 
presupposto che vi sia un nesso tra il senso sovra-umano dell'universo e il 
senso dell'uomo è certo un pensiero arcaico anche nella cultura occidentale, 
al punto da essere classificato come prescientifico e facilmente scaduto 
nella superstizione magica, nel mito, nella “religione” delle dottrine.
Il rischio epistemologico di questa posizione è quello di scorporare in 
nome della “ragione” l'essenza stessa della mente dal resto dell'universo. 
Da una parte rimane l'esperienza dell'umano pensare, dall'altra le leggi 
della materia del cosmo, come se fossero due cose diverse.
Il pensiero tradizionale afferma l'esatto contrario, e cioè la sostanziale 
unità tra la mente umana e la mente cosmica, unite per mezzo di leggi di 
corrispondenza che sul piano dell'uomo e della sua psiche assumono la 
parvenza di “numeri-archetipi”.  
Anche la scienza matematica moderna si fonda sulla misura delle cose 
tramite numero: com'è possibile allora che la mente sia in grado di dominare 
il numero, senza poterlo applicare a se stessa? Il numero della matematica 
può misurare la fisiologia del cervello e i suoi processi elettrochimici 
mentre pensa, e ciò nonostante nulla dire sulla natura del pensiero. È 
chiaro quanto, se la connessione tra mente e universo avviene attraverso 
il “numero”, sia necessario un altro tipo di approccio al numero stesso. 
Lo studio del pensiero simbolico si rivela pertanto non solo pertinente, 
ma necessario per contribuire a fondare un linguaggio di altro genere, 
oggettivo e insieme qualitativo, in grado di aprire un varco all'analisi 
del processo mentale che conosce se stesso tramite le cose enumerabili.

35 Jung, op. cit.,  p. 108.



La divina proporzione: bellezza e perfezione della natura

288

Il grande merito di Jung è stato proprio quello di riproporre nel Novecento 
l'irriducibilità di certi fenomeni psichici ad un linguaggio scientifico 
corrente. Consapevole dei rischi (accademici) da correre nell'interessarsi 
di certi fenomeni, nondimeno egli rilanciò la questione del numero 
come essenza della realtà psichica e insieme fenomenica. “Che il numero 
possegga uno sfondo archetipico non è solo una mia supposizione, ma 
anche un'idea condivisa da certi matematici (…)
non pronunciamo quindi una conclusione ardita quando definiamo 
psicologicamente il numero come un archetipo dell'ordine fattosi 
cosciente (…) c'è da notare che anche le immagini di totalità psichiche 
prodotte spontaneamente dall'inconscio, e i simboli del Sè in forma di 
mandala hanno struttura matematica (…) queste configurazioni non 
esprimono soltanto ordine, lo causano anche. (…) Occorre rilevare 
che queste strutture non sono invenzioni della coscienza, ma prodotti 
spontanei dell'inconscio (…), da questi fatti risulta irrefutabilmente che 
l'inconscio usa il numero come fattore ordinatore”36.
Certamente, come sottolinea Jung, molti matematici sono pronti ad 
accogliere le istanze di un pensiero antico già ampiamente sviluppato da 
Platone. “L'idea di un senso esistente a priori potrebbe trovarsi anche 
nella concezione della matematica antica”37. Si è prima ricordata l'opera 
recente e illuminante del matematico (e storico del pensiero scientifico 
e simbolico) Zellini che rintraccia in una diversa comprensione della 
matematica antica, alla luce del concetto fondante di Logos, la chiave per 
interpretare il futuro stesso della disciplina.
Parlando di sezione aurea Zellini ricorda, schierandosi,  che  “sembra più 
vicino al vero Nicomaco, quando asserisce che i rapporti obbediscono a 
leggi divine e non a mere convenzioni, di chi ha sostenuto, anche in tempi 
recenti, che la matematica è frutto del nostro arbitrio”38.

Le tecniche adoperate dal matematico Riemann, la cui famosa ipotesi 
sulla regolarità dei numeri primi dopo più di 150 anni guida la ricerca 
sui “Problemi del Millennio”39, sono avvolte dal mistero; dai suoi studi 
filosofici si ricava invece un'interessante analogia con il pensiero 

36 Ibidem,  p. 54.
37 Ibidem,  p. 97.
38 Zellini, op. cit., p. 129.
39 Sono i premi in denaro (un milione di dollari ciascuno) riservati ai potenziali solutori 
dei più importanti problemi aperti nella matematica. Ad oggi è stata risolta la sola 
(ex) Congettura di Pointcarré dal matematico russo Perelman che ha però rifiutato il 
premio. Per la famosa ipotesi di Riemann: www.claymath.org/millennium/Riemann_
Hypothesis/ .



289

La sezione aurea nel triangolo equilatero: psichismo e ...

tradizionale rielaborato da Jung in termini psicologici. Riemann,  per 
tentare di aprire un varco su un territorio sconosciuto del “misurabile”, 
arrivò a postulare che gli atti psichici avessero la loro materialità e che 
tutti insieme costituissero l'anima mundi. “Secondo Riemann (…) l'anima 
degli esseri organici, cioè le masse compatte che rimangono stabili 
durante la loro vita, persistono anche dopo la morte (…) queste masse 
spirituali si riuniscono in una massa spirituale compatta superiore, l' 
“anima del mondo”, che è sottoposta alle stesse leggi che regolano le 
masse spirituali nel nostro sistema nervoso. Soltanto quest'ipotesi ci 
consente di spiegare la regolarità della natura”40.
Se poi si risale alle fonti di questo pensiero ci si imbatterà nuovamente 
nella sezione aurea: Riemann fu infatti ispirato dal pensiero di Fechner, 
fondatore della psicofisiologia e dell'estetica sperimentale. Fechner ideò 
il controverso esperimento per valutare il rettangolo “esteticamente più 
piacevole” tra i tanti proposti; il rettangolo aureo di proporzione 1/φ 
risultò il più votato con una media statistica del 75% (includendo nella 
media anche i due rettangoli a lui più vicini)41. Ricordando che qui non si 
ragiona sulla valenza “estetica” della sezione aurea (a parte le esclamazioni 
di sfuggita sulla sua “bellezza” matematica),  non si entrerà nel merito 
della questione, anche se la validità (leggi “replicabilità”) dell'esperimento 
dipende molto dalla presentazione dei dati. Probabilmente l'interesse di 
questo tipo di esperimento sta a monte, cioè nell'analisi statistica delle 
risposte medie. È simile in questo al misterioso esperimento psico-
matematico della “lotteria” (replicabile), dove nessun partecipante 
indovina il singolo numero dei fagioli (o caramelle, ciottoli o quant'altro) 
contenuti nel vaso di vetro, ma la media delle risposte ottenute si avvicina 
con grande esattezza alla domanda: “quanti sono?”42.

In termini matematici (e simbolici) si può considerare la sezione aurea 
come termine medio per eccellenza, offrendo un altro tipo di approccio 
al problema di una scelta preferenziale nella ricerca di un equilibrio 
dinamico (non solo estetico).
Rispetto a qualsiasi altro rapporto riscontrabile nella geometria della 
natura, esso è l'unico in grado di autogenerarsi in parti sempre tra loro nella 

40 Riemann, Sulle ipotesi che stanno alla base della geometria, Bollati Boringhieri, 
2012, p. XXXII.
41 Fechner, Vorschule der aesthetik, zur experimentellen aesthetik (beigebunden), 1871.
42 Surowiecki The Wisdom of Crowds, Anchor Books. 2005; Du Sautoy, The Code, episode 
3, www.bbc.co.uk/programmes/b0137xfr. Il fenomeno è piuttosto usato nella statistica 
dove un vasto campione di stime imperfette elimina gli errori estremi convergendo verso 
la stima esatta.



La divina proporzione: bellezza e perfezione della natura

290

medesima relazione, capaci a loro volta di generare altre parti nella stessa 
proporzione, e così via. Il tutto iniziando da una regola semplicissima.
Questo aspetto di semplicità complessa dettata dalla regola ricorsiva 
dell'addizione di due parti successive (indefinitamente) si presta alla 
creazione di strutture armoniche (e viventi), suggerendo un'interessante 
analogia con la definizione dinamica degli archetipi numerici, che Jung 
chiamò  anche “patterns of behaviour” e “instinctual patterns”43. Ciò che 
sorprende di più è l'intuizione conseguente formulata sulla morfogenetica, 
che egli postulò come una possibile applicazione “a livello organico (...) 
del fattore sincronistico” intendendo “la forma, nonostante il suo legame 
con la materia, come una “continuità preposta” alla materia vivente.44: 
lì  si ritrova nuovamente il rapporto aureo.
Per una “coincidenza significativa” infatti, lo stesso anno 1952 in cui Jung 
dava alle stampe il suo libretto sulla sincronicità, frutto di molti anni di 
riflessioni (condivise anche con scienziati del calibro di Pauli), Turing 
arrivava a stampare un'introduzione alla sua teoria sulla morfogenetica, 
dove affrontava le basi chimiche che sono causa della differenziazione 
formale degli organismi, affermando il “principio di instabilità di Turing” 
capace di generare “patterns” nei processi di “reazione e diffusione”.
Il padre fondatore dell'informatica e dell'intelligenza artificiale nel 1936 
era diventato famoso per il suo storico “On computable numbers with 
an application to Entscheidung problem”45. L'articolo, dove si descrive 
compiutamente il principio della “Macchina di Turing”, inizia con la frase: 
“Mi propongo di considerare la domanda “le macchine possono pensare?”.
È oggi noto il contributo di Turing alla disfatta del nazismo con la 
decodificazione del codice Enigma e, conseguentemente, si conosce la 
storia della creazione del primo computer. Turing nel dopoguerra era finito 
all'università di Manchester, dove aveva una certa libertà nell'inventare i 
primi codici di programmazione sul “Ferranti Mk1”. Che lui usava per i 
suoi esperimenti di morfogenetica, come ricorda un ingegnere addetto al 
primitivo calcolatore: “dopo un disturbo iniziale casuale la configurazione 
finale veniva mostrata sui monitor del Mk1. Era sempre interessante per 
quelli di noi che osservavano, vedere quale configurazione di Fibonacci 
sarebbe risultata”46.
Turing infatti coniugava lo studio dei numeri di Fibonacci con lo studio 
dei meccanismi chimici dei “morfogeni”, responsabili della trasmissione 

43 Jung, op. cit., p. 33 e p. 44.
44 Ibidem,  p. 107.
45 In Proceedings of the London Mathematical Society, 1936-37.
46 Bennett, Ferranti recollections, Annals of the History of Computing, 18(3):65, 1996.



291

La sezione aurea nel triangolo equilatero: psichismo e ...

alla materia del messaggio delle forme, e del loro processo di sviluppo. 
È documentato che negli ultimi anni della sua vita avesse trasformato 
la sua  casa in un laboratorio dove in acquari e terrari spiava il modo in 
cui si distinguono tra loro gli individui di una stessa specie. “Testava i 
suoi modelli sul computer, che gli permettevano di usare due notti alla 
settimana senza sapere bene cosa ci facesse (…) casa sua si riempì di 
talee, di incubatrici, di acquari gorgoglianti (…) sembrava il laboratorio 
dello scienziato pazzo in un B-movie degli anni Cinquanta”47.
Le intuizioni di Turing si interruppero con la sua morte ammantata di 
mistero, e l'aspetto numerico (Fibonacci) complementare alla teoria 
chimica di attivatori e inibitori, fu tratta dagli appunti sparsi e  pubblicata 
solo nel 1992 48. Le idee visionarie di Turing potrebbero tornare presto 
di grande interesse per la ricerca attualissima sui “calcolatori chimici”, 
basati cioè sulle proprietà computazionali della materia organica.
Lo studio aperto dalle macchine di Turing sui cosiddetti “automi cellulari”, 
proseguito da scienziati  del calibro di Von Neumann, o Conway, ha portato 
alla chiara formulazione del principio per cui regole computazionali 
elementari possono generare comportamenti molto complessi e finanche 
impredicibili. Gli studi in questo ambito rimangono ufficialmente di 
frontiera, come testimonia il libro già citato di Wolfram “A new kind of 
science” che affronta persino la questione del “libero arbitrio” sulla base 
di principi computazionali, riaffermando la necessità di un linguaggio 
nuovo.

È interessante rimarcare come questa ricerca di una lingua delle 
corrispondenze sia molto più antica nella storia del pensiero scientifico, 
ben presente nel passaggio storico, tra XVI e XVII secolo, in cui si andava 
definendo il formalismo del linguaggio matematico ancora oggi in uso49. 
La matematizzazione del mondo mediante calcolo è chiaramente uno 
sviluppo deforme dell'idea di una corrispondenza numerica tra mente e 
natura, ritenendo di poter spiegare le cose con il linguaggio astratto della 
mente senza tenere conto della natura della mente stessa. 

47 Carrère, Breve ritratto di Alan Turing, (1995) in Racconti matematici, Einaudi, 2006, 
p. 283.
48 ] Turing pubblicò in vita un primo approccio all'aspetto chimico della sua teoria 
morfogenetica: The Chemical Basis of Morphogenesis, Philosophical Transactions of 
the Royal Society of London. Vol. 237, No. 641, 1952; gli studi sui numeri di Fibonacci 
ritrovati alla sua morte sono stati pubblicati per la prima volta in Collected Works of A. 
M. Turing: Morphogenesis, Saunders, 1992. Oggi son accessibili in copia dell'originale 
sul sito: www.turingarchive.org/browse.php/C/25.
49 A riguardo il fondamentale studio di Rossi, Clavis universalis, Il Mulino, 1983.



La divina proporzione: bellezza e perfezione della natura

292

È questo il motivo per cui si è distinto la “scienza profana” dalla “scienza 
soggettiva” da parte di moderni conoscitori  del pensiero esoterico quali 
Guenon e Gurdjeff50.
Per lo stesso motivo -inversamente- è possibile valutare la figura di Bruno 
come precursore dei moderni scienziati della mente. Il filosofo della 
natura del Rinascimento incarnava anche l'ideale del “furor” iniziatico, 
offrendo un esempio significativo di elaborazione occidentale della stessa 
cultura esoterica che genera il tantrismo. Simili sono gli esiti iconografici, 
ovvero quei diagrammi mandalici di geometria ermetica incisi da Bruno 
stesso per illustrare la stampa dell'opuscolo di Praga (“Articuli centum et 
sexaginta adversos matematicos” del 1588) e del Triplice minimo51. Troppo 
puntuali potrebbero essere a ben guardare i riferimenti con la precedente 
trattazione sui mandala e gli yantra, ma ciò che più interessa ai fini 
del discorso è la capacità di Bruno di fondere la tecnica di meditazione 
interiore con la complessa strutturazione dei meccanismi combinatori, in 
grado di unire i principi del numero alle capacità della mente: “Schemi. 
Diagrammi, notazioni formali, un complesso di grafica mentale che 
Bruno chiama “sigilli” (…), diagrammi che analogicamente visualizzano 
i percorsi possibili od obbligati fra i concetti, le strategie costruttive del 
pensiero (…), la scienza dei sigilli è quindi una metaconoscenza generale 
costruita su rappresentazioni analogiche (notazioni semi geometriche) 
dei processi cognitivi. Così come capire, intendere l'essenza di una cosa, è 
cogliere la qualità della disposizione delle parti che la formano, pensare 
è scegliere, consapevolmente o no, in base sia alla natura del problema 
sia alla propria forma mentis, un sigillo geometrico che organizzi la 
struttura e lo sviluppo del pensiero stesso”52.
La scienza della geometria di Bruno, ricorrendo a potenti attivatori 
psichici richiede una partecipazione individuale: “ognuno riconosce nel 
volto misterioso dell'archetipo il proprio sigillo ed i segreti... non vi sono 
principio, misura o figura che non derivino da uno di codesti ordini (...) 
riterrai feconde queste figure non solo perché comprendono i presupposti 
di ogni genere di misura, ma anche perché, con la loro configurazione, 
rappresentano l'archetipo e il sigillo delle cose”53. Questa è la base del 
pensiero “magico” delle corrispondenze, riscontrabile  anche in Agrippa, 
ricordato da Jung, quasi a sostegno della sua intuizione sulla morfogenesi, 

50 Guenon, Principi del calcolo infinitesimale, Adelphi, 2011, e Ouspensky, op. cit..
51 Tutti i disegni originali di Bruno, sono pubblicati in Il sigillo dei sigilli, i diagrammi 
ermetici, Mimesis, 2005, unitamente al pregevole saggio di Nicola, I diagrammi ermetici 
dell'opuscolo di Praga e del Triplice Minimo.
52 Ibidem,  p. 92.
53 Bruno, De triplice minimo, citato in Ibidem,  p. 105.



293

La sezione aurea nel triangolo equilatero: psichismo e ...

mentre “condivide l'opinione dei platonici che le cose del mondo inferiore 
hanno insite una certa forza (vis) grazie alla quale esse coinciderebbero 
in gran parte con quelle del mondo superiore (…) Agrippa allude con ciò 
a un “sapere” o “rappresentarsi” innato negli esseri viventi (…) infatti, 
volenti o nolenti, si cade in questa perplessità non appena si rifletta 
seriamente sui processi finalizzati in biologia”54.
Se Bruno sviluppa di molto l'uso psico-magico dei diagrammi già 
riportato nel “De Occulta Filosofia”, Agrippa rivela invece un parallelismo 
notevole con un altro aspetto esoterico del tantrismo: ogni immagine ha 
un corrispettivo sonoro, o meglio, l'aspetto visivo è un materializzarsi del 
suono. Il quale a sua volta è il veicolo grossolano di una vibrazione più 
sottile (lo shabda indù,  suono sacro e primordiale di cui la sillaba Om è 
solo un abito “tangibile”, corrispondente al bindu del mandala).
“Tutte le figure operano meraviglie, quando vengono tracciate sulla 
carta e sui metalli con appropriate immagini. I loro effetti sono da 
attribuire a figure più eccelse, mediante una certa simpatia prodotta 
dall'attitudine e dalla rassomiglianza naturale, la quale opera alla stessa 
guisa d'una eco che si riflette contro un muro opposto, o dei raggi del sole 
raccolti in uno specchio concavo e riverberati poi sopra un materiale 
combustibile, o anche di una lira che entra in vibrazione al risuonare di 
un'altra somigliante, o infine come due corde tese allo stesso intervallo 
e perfettamente accordate che risuonano contemporaneamente 
pizzicandone una sola”55.
Per capire il giusto approccio alle qualità operative di queste vibrazioni 
(cioè la partecipazione psichica) basta esaminare l'opinione di un esperto 
studioso e praticante dei mantra stessi: “la superstizione secondo cui 
l'efficacia di un mantra dipende dalla sua intonazione deriva soprattutto 
dalla superficiale “teoria della vibrazione” enunciata da dilettanti 
pseudo-scientifici, i quali confondono gli effetti delle vibrazioni o forze 
spirituali con quelli delle onde sonore fisiche. (…)  il shabda, o suono del 
mantra, non è un suono fisico (sebbene possa essere accompagnato da 
un suono fisico), ma è un suono spirituale. Esso non può essere udito con 
l'orecchio, ma solo con il cuore, non può essere pronunciato dalle labbra, 
ma solo con la mente”56. L'idea, espressa con tanta chiarezza dal Lama 
Govinda, va in parallelo con quanto detto sopra riguardo alla “precisione” 
nel tracciato dei sacri yantra, che è “sottile”, prima ancora che geometrica. 

54 Jung, op. cit., p. 88.
55 Agrippa, La filosofia occulta o la magia, Ed. Mediterranee, 1983, vol II cap XXIII  p. 
80.
56 Lama Govinda, Fondamenti del misticismo tibetano, Ubaldini editore, 1972, p. 23.



La divina proporzione: bellezza e perfezione della natura

294

La corrispondenza di suono e “pattern” geometrico racchiude 
un'intuizione speciale, che non è stata usata solo in modo pseudo-
scientifico. In particolare, lo studio delle particelle atomiche deve 
molto alla comprensione di questi fenomeni fisici che legano materia e 
vibrazione. Citando le spettacolari  esperienze della cimatica (creata da 
Chladni come disciplina scientifica alla fine del secolo XVIII,   studia le 
onde delle vibrazioni) il matematico inglese Du Sautoy, in riferimento 
alle moderne indagini sui numeri primi, scrive: “atomo e tamburo 
sono fisicamente equivalenti: forze presenti nell'atomo controllano la 
vibrazione delle particelle subatomiche, proprio come la tensione della 
membrana di pelle o la pressione dell'aria governano le vibrazioni che 
vanno a formare il suono del tamburo. Ciascun atomo era come una 
delle lastre di Chladni. Nell'atomo gli elettroni vibrano solo in modi 
ben definiti, come quelli resi visibili da Chladni. Quando un elettrone 
viene eccitato, comincia a vibrare a una nuova frequenza, proprio come 
Chladni poteva creare nuove forme nella sabbia sparsa sulle sue lastre 
usando un archetto di violino. Ciascun atomo della tavola periodica 
ha un proprio caratteristico insieme di frequenze a cui i suoi elettroni 
prediligono vibrare. Queste frequenze sono impronte digitali degli 
atomi, che i fisici sfruttano per identificare con gli spettroscopi le specie 
atomiche presenti nelle sostanze”57.
Proprio nell'espressione statistica delle leggi di meccanica quantistica 
che reggono la rappresentazione dell'infima parte della materia, lo stesso 
Jung proponeva una possibile spiegazione dell'apparente natura acausale 
dei fenomeni sincronici58.
Oltre che nel succitato premio Nobel alla Chimica, la sezione aurea è 
stata avvistata di recente in un esperimento (con la prima osservazione 
in natura del “gruppo di super-simmetria E8”, fino allora solo teorizzato) 
dove degli atomi di “niobato di cobalto” sono stati sottoposti a campo 
magnetico e portati in uno stato quantico critico. Invece del disordine 
che si aspettavano gli scienziati hanno “trovato una serie (scala) di 
note risonanti: le prime due note mostravano una perfetta relazione 
reciproca, con i picchi di frequenza nel rapporto 1,618... che è il rapporto 
aureo famoso in arte e architettura”59.

57 Du Sautoy, L'enigma dei numeri primi, Rizzoli, 2004, p. 494.
58 Anche il genio della fisica Majorana scrisse a riguardo un articolo intitolato Il valore 
delle Leggi Statistiche nella Fisica e nelle Scienze Sociali, Scientia, vol.36, 1942, p.58, e 
pubblicato solo dopo la sua misteriosa scomparsa nel 1938, alla vigilia della guerra che 
avrebbe inaugurato l'era della bomba atomica.
59 Coldea et al. Quantum Criticality in an Ising Chain: Experimental Evidence for 
Emergent E8 Symmetry, vol.327, Science, 2010.



295

La sezione aurea nel triangolo equilatero: psichismo e ...

Anche avvicinandosi sempre di più – come nel famoso film “Blow up” di 
Antonioni- alle dimensioni in cui la materia scompare all'osservazione 
diretta, è chiaro che un'indagine così posta non si avvicinerà mai di nulla 
alla comprensione della mente e della sua innata capacità di comprendere 
in sé l'universo.

“E tutte le cose animate e inanimate del mondo sono composte da 
miliardi di queste nuvole racchiuse in nuvole racchiuse in nuvole...”60.

60 Hofstadter, Gödel, Escher e Bach, Adelphi, 1984, p. 158.




