
La fondazione del moderno tra Rinascimento e futuro: trattati, scienziati, artisti e letterati nella 
memoria universale di Le Corbusier.

di Maurizio De Caro con Gabriele Gelatti

“prendere possesso dello spazio è il primo atto dei viventi,degli uomini,delle bestie,delle piante e delle nuvole,  
manifestazione fondamentale di equilibrio e di durata. La prima prova di esistenza è quella di occupare lo  
spazio”. Le Corbusier, Modulor, 1948
“des yeux qui ne voient pas”. Le Corbusier, L’Esprit Nouveau, 1920

Premessa dalla fine (l’Ombra di Luca Pacioli siede nel Cabanon di Roquebrune).
Le Corbusier quando parla di spazio fa riferimento allo spazio astratto, culturale, progettato, allo spazio  
geometrico,  quello  che  l’uomo sottrae  all’imprevedibilità  dello  spazio  naturale  e  che  non  necessita  
dell’opera umana. Tutto per Le Corbusier è precisione, misura, numero, relazione tra proporzioni, vuoti, 
pieni, volumi. A che serve la geometria se non a dare un senso compiuto, rigoroso alle prassi artistiche e  
pseudo-scientifche dell’architettura? L’inventore dell’architettura moderna ha bisogno di padri nobili, 
lontani  temporalmente,  e  Fibonacci  e  Luca  Pacioli  sono  fgure  ideali  cui  riallacciarsi  all’alba  delle 
tempeste  del  ventesimo  secolo.  Perché  dunque  Le  Corbusier è  l’erede  dei  nostri  grandi  studiosi 
rinascimentali, se non perché egli stesso è l’ultimo degli artisti rinascimentali? Voglio dire che pittura, 
architettura,  arti  applicate,  trattatistica,  matematica  sono  per  lui  tracciati  particolari  di  una  strada 
concettuale più ampia dove le parti del percorso interagiscono tra loro per indicare un approdo, unico 
per l’umanità, unico per la città, unico per il progetto dell’ambiente umano. Le Corbusier ha bisogno 
della scienza dei matematici rinascimentali per ri-disegnare il mondo, per renderlo più simile alla divina  
proporzione che sarà l’ossessione di tutta la sua vita. Il mondo degli uomini è fatto di progetti, di luoghi 
artifciali da colonizzare attraverso la costituzione di uno spazio abitativo, quello che sarà mirabilmente 
sintetizzato nel Cabanon di Roquebrune in Costa Azzurra, dove l’architetto trascorrerà molte estati e da 
dove uscirà per l’ultimo bagno di mare nell’agosto del 1965. Questo minuscolo spazio (meno di venti  
metri  quadrati),  ha  una  sorprendente  struttura  arcaica  all’esterno:  una  capanna  primitiva  nata 
dall’assemblaggio di tronchi, quasi come se l’artefce della modernità volesse rinunciare al suo tempo, 
alle sue battaglie contro l’accademismo estetico e formale.
Ma all’interno il progetto è a quattro mani perché la sezione aurea compare in ogni minuscolo elemento 
di  quella  cella  monastica,  ventre  materno,  dove  il  fantasma  dei  matematici  diventa  co-progettista,  
interfaccia attivo di un pensiero complesso giunto alla sua estremizzazione più rafnata, per dimostrare 
che in fondo a tutte le sperimentazioni resta una capanna con pochi oggetti, senza luce elettrica o altro.  
Le  Corbusier interpreta  l’architettura  per  se  stesso,  per  il  “suo  luogo”,  come la  casa  di  Adamo in 
paradiso,  sia quella vera sia quella descritta da Ryckwert. Alla fne della sua strada terrena il vecchio 
architetto raggiunge la purezza dell’astrazione,  si  ri-unisce col  Numero che governa la natura e che 
imprigiona l’architettura nella Ragione Ultima a scapito dell’improvvisazione artistica. Questa “casetta 
infantile”  è  una  partitura  essenziale  e  misteriosa,  una  tana  intellettuale  dove  sconfggere  i  demoni 
dell’incertezza,  dove è  possibile  eliminare il  tempo che scandisce  le  tradizioni  e  le  forme degli  stili  
dell’architettura,  lì  e  soltanto  lì  possono  dialogare  Dalì,  Josephine  Backer,  Fibonacci,  Piero  della 
Francesca,  Luca  Pacioli,  Freud  e  Albert  Einstein,  Palladio  e  Vitruvio,  così  semplicemente,  senza 
gerarchie e senza condizionamenti. Nessuno dopo quell’annegamento di cinquanta anni fa è riuscito a  
fondere tante diferenti personalità in un’unica persona, in un ideale così imponente. Ecco spiegato il 
motivo per cui non si può analizzare la nascita dell’architettura moderna senza cercare l’impronta della 
sapienza matematica e geometrica di Fibonacci e di Pacioli. Bisogna tornare indietro, bisogna scavare  
dentro le pieghe dei trattati, bisogna analizzare l’abisso in cui si è caduti dopo la fne della “classicità  
moderna”.  Senza  l’ideale  classico  estintosi  con  la  fne  del  moderno,  la  nostra  contemporaneità  ha 
intrapreso un altro percorso, senza schemi e senza obiettivi apparenti nell’estremizzazione assoluta delle 
forme che non hanno più bisogno di storia, di contesti, di numeri, di nulla e forse neppure di uomini.



“dobbiamo tornare molto più indietro dei Cavalli del Partenone, dobbiamo tornare al cavallo di legno della  
nostra infanzia”. Paul Gaguin

Necessità della regola geometrica nella concezione della bellezza.
Che cosa è realmente il Modulor, il sistema geometrico-matematico sviluppato da Le Corbusier  come 
elemento base di tutta la sua ricerca, se non un pensiero rivolto dall’universo moderno delle arti alla 
trattatistica  rinascimentale  (e  anche  anteriore),  un invito  a  considerare  vive,  attuali  e  produttive  le  
intuizioni dei matematici del passato. Ma anche molto di più. E’ la ricerca di una diversa classicità che è  
insita in ogni forma espressiva delle arti di ogni tempo e che ha alla sua base il rapporto numerico, e  
volumetrico, tra le parti che compongono un dipinto, una scultura, un’architettura e addirittura una 
Città. La parabola incoercibile che ci spinge a produrre bellezza necessita di memoria, e di rapporti vivi 
col passato. Le Corbusier, novello Goethe, aveva fatto il suo personalissimo “Voyage en Italie”, viaggio 
di  scoperta  e di  formazione,  al  posto dell’università  che non frequentò mai sia  da studente che da 
docente. Accumula memoria attraversando il più grande serbatoio di estetica del pianeta, girovagando 
per abbazie, chiese, musei e palazzi. Senza trovare pace, disegnando e disegnando, scrivendo e cercando 
di carpire la Regola Aurea, la Madre delle Regole Geometriche che danno forza ai momenti più alti della 
cultura artistica dell’Umanità. Questo meccanismo è come l’ingranaggio di un orologio che partecipa  
alla meraviglia della perfezione senza avere un’apparente peculiarità estetica, il nucleo, l’atomo di una  
materia  che  è  culturale,  parallela  a  quella  naturale,  intuizione  geniale,  certamente  non  nuova  ma  
dimenticata da secoli, teorizzata per la prima volta tra la polvere dell’Apocalisse Moderna della Seconda 
Guerra Mondiale. Non sarà stato il primo (ma l’ultimo) a cercare questa regola, a formare schemi e 
relazioni, costruire  telai  geometrici  che fanno fatica a dialogare col caos della società moderna,  che 
respingono le altre forme, aliene, artistiche, quasi una diga concettuale alla casualità di gran parte delle 
scelte dell’architettura del XX secolo. In efetti la sua formazione alle arti e alle arti applicate è carente di 
quell’impianto scientifco che lo condurrà a intraprendere la carriera di architetto. Sente che nella prassi  
che conduce alla  realizzazione del Progetto del Mondo,  l’artifcio che può ingannare la natura è  la 
matematica cui darà un’importanza sempre determinante in cinquant’anni di pratica progettuale. Ho 
iniziato con uno dei suoi testi più enigmatici, “l’Esprit nouveau” per introdurre la rivoluzione linguistica 
di Le Corbusier, perché lì è la coscienza di trovarsi di fronte alla costruzione di un vocabolario originale 
dove  ogni  lemma  assume  un  signifcato  concatenato  allo  sviluppo  della  sua  idea  di  progetto,  di 
“macchina per abitare”, di città, di Urbanistica. In questo lo aiuta la sua formazione autodidatta che lo 
tiene  al  riparo  dalle  retoriche  dominanti  di  quel  periodo.  La  bellezza  dunque  o  nascerà  da  una 
costruzione scientifca,  frutto di  elaborazione matematica o non potrà esprimere una nuova idea di  
classicità, moderna, attuale, lontana dalla costrizione concettuale delle mode. Quella bellezza sfugge alla 
classifcazione stilistica e al tempo che l’ha prodotta, e diventa idea, essenza a-temporale. Se non fosse  
estremo questo concetto potrebbe rappresentare l’ultima ipotesi d’immortalità prodotta dalla cultura  
moderna, ipotesi  accertata e contestata anche dai numerosi detrattori dell’Architetto. Ma la bellezza  
vince  se  la  scienza  la  protegge,  anche  in  un  ambito  transeunte  come  l’architettura,  sottoposto  al  
deperimento della materia più di altri prodotti dell’ingegno. 
“se avrò opportunità di continuare a lavorare, penso che il mio lavoro somiglierà sempre di più, non tanto al  
lavoro di un individuo,  ma a qualcosa  che potrebbe essere  accaduto anche se  l’individuo non fosse  mai  
esistito”. John Cage, 1970.
Mai parole furono più adeguate per il lavoro, per la passione, per la ricerca e per l’ossessione matematica  
di  Le  Corbusier,  perché in questo slancio  c’è  qualcosa  che  non riguarda  il  lavoro  umano,  c’è  una 
connessione che giunge da lontano, forse proprio dal mondo-meraviglia di Pacioli e che rende sempre 
attuale la ricerca della verità attraverso la creazione della bellezza.

Tra classicità e modernità.
Le Corbusier è epocale rispetto alla tradizione scientifca e alla  sezione aurea, riparte dall'uomo e dalla 
sua fenomenologia per progettare un mondo a sua immagine e somiglianza, in seno alla natura, senza  



certezze assolute ma con la consapevolezza del grandioso strumento oferto dalla propria meraviglia. 
Se il mondo della fsica novecentesca vacilla mostrando l'indicibile nella fusione di uno spazio-tempo 
che si  apre ad altre dimensioni,  come nei paradossi  della fsica  quantistica,  questo è segnato da Le 
Corbusier come un mondo oltre-umano, del quale forse non si potrà mai valicare il limite rispetto alla  
scala di senso umana. Lo sguardo dell'uomo resta alla sua altezza: “poichè se chiude gli occhi e si assorbe  
nella considerazione di tutte le possibilità, l'uomo si astrae”, mentre i suoi occhi “non possono vedere né di  
lato, né dietro, e di conseguenza nemmeno apprezzare la sfera avviluppante, evanescente delle combinazioni  
tratte dai poliedri filosofici” [1].
Le Corbusier relazionandosi alla grande tradizione del passato coglie in pieno questa dicotomia storica. 
Ammira la capacità della tradizione di partire dall'uomo e dalle sue misure per proporzionare gli edifci,  
con una varietà impressionante di forme. “I Partenoni e i templi dell'india, le cattedrali furono costruiti  
secondo delle misure precise, costituenti un codice, un sistema coerente, ovvero affermando un'unità essenziale” 
dove gli edifci “erano infinitamente ricchi e sottili perché partecipavano alla matematica che regola il corpo  
umano” [2].
D'altra parte,  egli  rifugge il  pensiero puramente speculativo di  una matematica che si  trasforma in 
calcolo  astratto.  Le  fgure  sistematicamente  indagate  nel  Rinascimento  “si  tengono  al  di  fuori  della  
materialità del corpo umano (pentagono, quadrato, triangolo). Esse possono essere pretesto per dare libertà alle  
“divagazioni dello spirito”  (…)  ma in quelle epoche (Pitagora, Platone, Vitruvio, Dürer) esisteva il solido  
contrappeso delle misure antropocentriche: il piede , il palmo, il braccio, etc...” [3]. All'alba della modernità 
si  esprime la “natura di  uno  spirito  che doveva divenire sterilizzante, e  che,  un bel  giorno,  ha ucciso  
l'architettura, avendola inchiodata sui fogli di carta delle tavole da disegno, in stelle, quadrati e altre figure  
evanescenti ” [4].

Allo stadio attuale della ricerca storica, Le Corbusier risulta essere in assoluto il primo architetto ad 
avere usato consciamente la sezione aurea. Se, per assurdo, ogni sua documentazione teorico-progettuale 
fosse andata persa, non si potrebbe dire nulla con certezza sulle intenzioni auree dei suoi edifci, pure 
così varie.  La libertà e la creatività con cui Le Corbusier interpreta la regola matematica, le necessarie 
approssimazioni  del  costruire  e  l'imbarazzo  della  scelta  su  che  cosa  basare  le  misure  per  scovare  il  
rapporto aureo sarebbero ostacoli insormontabili. Come trovare, per esempio, le proporzioni auree della  
cappella  di Ronchamp,  fusione del rigore estremo con il  più elevato lirismo? Secondo lo stesso Le  
Corbusier, anche davanti ad un edifcio come il Partenone “l'esame di queste misure può condurre a mille  
conclusioni. Non se ne trae nulla di perentorio, nulla di semplicistico” [5]. Il rischio dell'indagine sulle 
“misure” è di perdere il contatto con la realtà, addirittura nelle proprie creazioni: “dichiaro quanto sia  
difficile di ritrovare la vera traccia regolatrice di un'opera risalente a dieci o trent'anni prima ” [6].
L'uso delle proprietà auree è di per sé quasi sconfnato: “l'uno di fronte all'altro in posizioni imprevedibili  
a priori, inattese, meravigliose, stupefacenti, in grado di rapire. Poesia!” [7]. É un tipo di poesia che si fa 
modulando l'indefnito con sapienza e in scala umana. “L'infelicità del tempo presente, è che le misure  
sono  ovunque  cadute  nell'arbitrario  e  nell'astrazione;  esse  dovrebbero  essere  carne,  ovvero  espressione  
palpitante  del  nostro  universo,  di  noi,  l'universo  degli  uomini  che  è  il  solo  concepibile  per  il  nostro  
intendimento” [8].

Intuizione.
“Il Modulor non ha mai donato dell'immaginazione a chi non ne ha” [9]. Nell'opera di Le Corbusier 
abbondano gli esempi di un folgorante intuito, cominciando dalla genesi del Modulor stesso. 
Il  famoso  errore  matematico  [10]  su  cui  si  struttura  l'idea  iniziale, non  viene  mai  nascosto  nella 
cronistoria dell'evento. Anzi, Le Corbusier se ne serve per descrivere il suo metodo, basato sulla ricerca  
dell'essenziale insieme al pensiero “non lineare”, capace di rompere la simmetria perfetta e disumana. 
L'errore di misura, così umano, riferisce dello scarto tra le misure irrazionali dei tracciati geometrici e i  
numeri interi. Proprio come la successione di Fibonacci inizia con 1, 1, 2, così egli si serve del modulo più 
elementare e ricorrente nell'architettura classica: il doppio quadrato, anzi “l'unità, il suo doppio e le due  



sezioni auree, aggiunte o staccate” [11]. Questa semplice idea seziona la presenza umana nei suoi centri 
simbolici: l'ombelico, la testa, la mano, e la linea di doppia sezione che cade sul cuore. “Quest'ipotesi  
proveniva da un gioco naturale dello spirito. È  una nozione a priori e non un calcolo a posteriori” [12]. 
Senza esserne cosciente, egli giunge ai numeri di Fibonacci. 
Quale miglior verifca di  quanto suggerito più oltre da Gelatti  riguardo alla sorprendente apparizione 
degli stessi numeri in Pacioli? Cioè che la necessità pratica dei costruttori possa aver contribuito alla loro 
scoperta storica. Proponendo il Modulor come strumento di misura sostitutivo del metro e del pollice-
piede  anglosassone,  Le  Corbusier  perviene  d'istinto  ad  una successione  “alla  Fibonacci”  che  non  è  
nemmeno una tra le tante. La successione che inizia 3,6,9,15,24... è certamente quella di Fibonacci per 
3  (l'altra  che  l'afanca  è  il  suo  doppio:  Fibonacci  per  6).  La  sua  natura  “triadica”  racchiude  però  
molteplici proprietà, capaci di generalizzazioni potenti sulla natura dei famosi numeri. Curiosamente e 
come un cerchio che si  chiude, ciò accade in corrispondenza con strutture e forme appartenenti  al  
pensiero simbolico ed esoterico [13].

Le Corbusier  nota ancora che la  successione di Fibonacci “spontaneamente si  incarna in una spirale  
d'armonia, conchiglia ideale”[14]. Quest'intuizione poetica ha a che fare con un argomento che ancora 
oggi è presentato confusamente. Quasi non esiste testo scientifco [15] che non riporti la credenza per  
cui  la conchiglia del Nautilus seguirebbe la  spirale  logaritmica prodotta scomponendo in quadrati  il 
rettangolo aureo (con i lati in proporzione Φ). 
Le Corbusier disegnando il  Museo a crescita continua osserva il Nautilus. C'è uno schizzo famoso del 
1939, dove la conchiglia  è messa vicina,  secondo la convenzione,  al  rettangolo aureo. La pianta del 
museo è però quadrata e si svolge secondo una spirale archimedea, i cui giri successivi mantengono una 
distanza costante. 
L'intuizione, che ha portato Le Corbusier a trasformare il presunto schema aureo in una nuova forma è  
molto più vicina alla realtà. La recente scoperta geometrica dello  gnomone aureo  [16] fa scaturire la 
sezione  aurea   direttamente  dalla crescita  più  elementare  del  quadrato  per  mezzo  del  suo  quarto,  
generando così anche una famiglia di  spirali logaritmiche decisamente prossime a quella descritta dal 
Nautilus.
L'intuizione alla base, semplice e non convenzionale, è afne allo spirito di Le Corbusier: un quadrato, 
la crescita di un quarto, la sezione aurea maggiore o minore, la conchiglia vivente.

Il fantasma di Fibonacci (tra Pacioli e Le Corbusier).
L'inappellabile condanna espressa dal Vasari sul presunto furto a danno di Piero della Francesca [17], ha 
gettato un velo di pregiudizio sull'originalità di pensiero di Pacioli. Nonostante le testimonianze dei  
contemporanei che lo ebbero in stima per il suo valore di matematico, raramente egli viene avvicinato 
con l'idea di trovare il suo contributo originale in un'opera che si presenta da sé come una “summa”. 
Anche Euclide, in debita proporzione, fu il compilatore di una “summa”, ma la sua impronta è sceverata 
dagli storici, distinguendola dalla grandiosa tradizione che egli andava sistematizzando. 
Nel Novecento fu l'architetto Le Corbusier con i  suoi scritti teorici  – su tutti il  Modulor  –  e con 
l'esempio delle  sue  infuenti  architetture,  a  compiere  a  sua  volta  una  sintesi di  pensiero altrettanto 
epocale di quella dei suoi illustri predecessori. 

Pacioli rese afettuoso omaggio al conterraneo Piero – “el monarca ali tempi nostri dela pictura maestro” – 
nel riconoscere i suoi debiti verso le fonti della sua prima opera del 1494, la  Summa,  per l'appunto. 
Anche la prima opera trattatistica di Piero della Francesca deve tutto alle fonti matematiche medievali, 
in primis a Fibonacci. Il Trattato d'abaco testimonia gli studi di Piero e la difusa pratica di trascrivere i 
testi  anteriori  per  studiarli  [18].  Piero  studiava  assiduamente  la  matematica  che  applicava  nella  
prospettiva pittorica ma non era un matematico, mentre lo era Pacioli. L'età maggiore e l'esperienza di 
Piero possono averlo aiutato nell'individuare il talentuoso fanciullo per avviarlo allo studio. Allo stesso  
modo è immaginabile che, una volta cresciuto il Pacioli, i ruoli si siano invertiti. Gli odierni laureati  



delle  Medaglie  Fields (massimo  riconoscimento  nel  mondo  matematico)  devono avere  meno  di 
quarant'anni. Un Pacioli poco più che trentenne sarebbe stato ritratto nella  Pala di Brera da un Piero 
ultrasessantenne [19]. Non è pensabile che il rapporto tra i conterranei fosse un sodalizio di reciproco  
scambio? Il passaggio della materia che tratta dei poliedri, prima dal Tractato di Piero alla Summa del 
Pacioli, e poi ancora dal  Libellus al  De Divina Proportione  [20], risulterebbe in un processo fuido e 
dinamico, vero e proprio work in progress. Il discrimine vero sarebbe dato dalla trattazione dei poliedri 
non-regolari. 

Poliedri archimedei.
Com'è noto tali poliedri sono 13 in tutto e furono descritti da Archimede in un trattato già perduto  
nell'antichità, e certo non accessibile agli umanisti. I poliedri archimedei completano la visione platonica, 
e come tali vengono presentati dal Pacioli nel De Divina Proportione. Il nome stesso di “corpi dependenti  
”  ne  delinea  la  fliazione  dai  “corpi  regolari  ” platonici.  In  Piero  della  Francesca  la  trattazione  dei 
“dependenti ” è assai incompleta, pur migliorando con il progredire degli studi. In Pacioli essa ha invece  
l'ambizione della completezza (e della pubblica patente) e include anche una serie di “stellazioni” dei 
poliedri platonici [21].
Forse Pacioli pensava di poter avere abbastanza titolo in essa da pubblicare l'opera “di Piero”, addirittura 
seguendone  passo  passo  una  traduzione  in  latino?  O  è  più  ragionevole  pensare  che  egli  vivesse  
nell'incubo di essere smascherato, vista la relativa difusione del  Libellus presso lo stesso pubblico di 
umanisti cui si rivolgeva la sua opera a stampa?
Pacioli, per ribadire un primato e con istinto anche troppo moderno, penserà a stabilire una sorta di 
copyright.  Non  solo  con  il  libro  che  reca  le  prime  immagini  documentate  dei  poliedri  archimedei, 
realizzate  dal solo artista in grado di  competere  con le sottigliezze  prospettiche di  Piero,  ma anche 
curando  nei  minimi  dettagli  il  rebus matematico  del  suo  misterioso  “autoritratto”  [22].  Sulla  tela 
magistrale il  ligneo  dodecaedro dialoga con il celeste  rombicubottaedro. Essi sono consequenziali, così 
come la Summa scaturisce dagli Elementi di Euclide, e così come il vigintisex basium solidum segue per 
primo i solidi platonici nella catalogazione del De Divina Proportione. 

Misura di Φ.
Pacioli dimostra altri tratti di originalità nel De Divina Proportione. Egli presenta la sezione aurea come 
una successione geometrica di tre tratti di linea afancati e crescenti. Di questi tre segmenti egli fornisce 
le misure sotto forma di  equazioni  algebriche [23].  Se la parte  mediana  vale  10,  allora  “la menore  
quindici  meno radice  de centovinticinque  (...) restara poco piu de 3.  O vogliam dire poco meno de 4”, 
mentre “la magiore (...) radice de 125 meno 5 (...) restaria poco piu de 6 o vogliam dire poco meno de 7 ” 
[24]. I valori, in forma di equazioni, esprimono i valori reali di φ e Φ [25] moltiplicati per 10, ovvero 
3,81966... e 6,18033... .  Le equazioni sono risolvibili in forma di radice quadrata e Pacioli, come già 
Fibonacci, era in grado di calcolare un certo valore operativo di Φ, certo migliore di quanto espresso 
così rozzamente [26]. 
Si mostra nel ragionamento un modo originale di cogliere il senso della prima proposizione sulla sezione  
aurea degli Elementi (II, 11). La “proportione havente el mezzo e doi extremi ”, è tale che il prodotto del 
primo  pezzo  per  il  terzo  è  uguale  al  quadrato  del  secondo.  Tale  formulazione  rende  di  subitanea  
comprensione una delle proprietà più notevoli del numero aureo, nota nei  numeri di Fibonacci  come 
Identità di Cassini, anche se documentata ancor prima in Keplero [27]. Ufcialmente fu egli il primo, 
un secolo dopo Pacioli,  ad esplicitare l'associazione di Φ  nei numeri  di Fibonacci,  che manifestano 
pertanto in forma aritmetica l'irrazionalità della geometria aurea [28]. 

Fibonacci e lo gnomone aureo.
Fibonacci non si pronunciò sulla natura aurea della successione che reca il suo nome. Tuttavia, una sua 
formula, apparsa misteriosamente  ex abrupto nel suo  Practica Geometriae [29], pone il problema della 
sezione aurea nei termini di una semplice somma del quadrato del “numero” più il quadrato del mezzo 



“numero” (un quarto del quadrato precedente). Si forma così un quadrato più grande, il cui lato (la sua 
radice quadrata), tolto o aggiunto mezzo “numero”, corrisponde alla  sezione aurea maggiore o minore 
del numero stesso. La formula di Fibonacci è l'equivalente algebrico del diagramma geometrico dello  
gnomone aureo di Gelatti, già trattato più sopra a proposito della conchiglia del Nautilus: 
√(n²+(n/2)²) – (n/2) = φn                      (1.) 
e di conseguenza anche:
√(n²+(n/2)²) + (n/2) = Φn                     (2.).
Questa  formulazione  poteva  aiutare  Fibonacci,  maestro  nei  numeri  quadrati  (cui  dedica  il  Liber  
quadratorum), a cogliere il nesso tra i numeri interi e il rapporto aureo.

I numeri di Fibonacci in Pacioli.
La linea divisa in dieci parti e posta in relazione alle proporzioni del corpo umano presenta motivo di 
interesse. Attraverso un ragionamento che fonde istanze di aritmetica pitagorica con dati matematici  
concreti (come i numeri perfetti di cui riporta anche il secondo: 28), Pacioli parrebbe esplicitare i numeri  
di  Fibonacci  :  “onde per questa considerazione giunseno insiemi el X el 6 che fanno 16 cioe el perfecto  
phylosophico el perfecto matematico 6 di tal coniunctione ne resulta un terzo numero cioe 16 (…) me parso  
non inutile poner linea per tutta la debita statura umana divisa in tutti quelli modi che dali antichi e  
moderni se prosupone. La qual diciamo sia la linea ab  divisa in 10 equali parti (...) Da questa subito a  
unaprir de sexto potrete proportionar quello vi parra presuponendo comme dicto habiamo in tutti modi  ” 
[30].
Egli cioè ofre un esempio di proporzionamento aureo attraverso l'approssimazione oferta dalla triade  
di valori 6, 10, 16, che sono i successivi numeri di Fibonacci 3, 5, 8 moltiplicati per 2.  
Nel  passo  citato  Pacioli   discute  i  criteri  di  proporzione  della  fgura  umana  di  diretta  derivazione 
vitruviana. Troppo semplicisticamente viene di norma ridotto il canone vitruviano al  solo problema  
aritmetico,  ancorché “pitagorico”.  I  contenuti  sono più vari  ed esprimono la necessità  avvertita  sin 
dall'antichità  classica,  di  poter  disporre  di  misure  concrete  per  la  costruzione  degli  edifci  e  la  
realizzazione dei manufatti correlati, a partire dalla statuaria. Il contesto immediato del Pacioli ne è un  
chiaro esempio in Leonardo, che nella sua celebre interpretazione del canone proporzionale sottopone 
Vitruvio a verifca [31]. Già Leon Battista Alberti nel De pictura del 1436 tracciava un confne netto tra 
la pratica e la teoria: “molto priego si consideri me non come matematico ma come pittore scrivere di queste  
cose. Quelli col solo ingegno, separata ogni matera, mesurano le forme delle cose” [32]. 
Senza copiare dall'Alberti, che pure gli fu familiare, anche il matematico Pacioli è consapevole che “el  
ponto linea superficie e ognaltra figura mai la mano la po formare.” [33]. 
È questo un problema concreto delle arti che infuenza la speculazione delle matematiche. Pacioli, anche 
attraverso  la  frequentazione  di  grandi  artisti,  dimostra  quanto  la  realtà  abbia  infuito  sul  pensiero 
matematico più astratto. Leonardo – allievo documentato del Pacioli –  sapeva bene a sua volta che “ le  
scienze matematiche (…) sono solamente due, delle quali la prima è l'aritmetica, la seconda la geometria.  
Che l'una s'astende nella quantità discontinua, e l'altra nella continua” [34]. I suoi esperimenti pratici di 
manipolazione di quantità irrazionali trattano i problemi simbolici della matematica antica per mezzo  
della  trasformazione  delle  fgure:  la  quadratura  del  cerchio,  la  duplicazione  del  cubo  [35].  Le  due 
discipline del continuo e del discreto viaggiano parallele, relazionandosi con la rappresentazione di un 
mondo dinamico, fatto di processi.  Alberti aveva inventato una sorta di pantografo per misurare i corpi  
reali,  Leonardo misurava con occhio anatomico i  fenomeni concreti  ed era consapevole, per diretta  
esperienza, “che infra li alberi della medesima natura non si troverebbe una pianta ch'appresso somigliassi  
all'altra, e non che le piante, ma li rami, o foglie, o frutti di quelle” [36].

Alla ricerca del canone.
Pacioli nel De Divina Proportione ricorda che non si può ridurre in breve il problema della “gran varieta  
de proportioni e proportionalita che in sue debite disposizioni se ricercano. Il che tutto el rende chiaro el  
sublime volume del  nostro degno Anticho Architecto Vitruvio Pollione. Dove ben monito de Aritmethica  



Geometria e Quinto [libro] del perspicacissimo nostro Platonico e Megarense Phylosopho EUCLIDE ” [37].
È stato notato  che Vitruvio,  di epoca così  posteriore  rispetto  al  culmine  teorico e  pratico espresso  
dall'Atene  del  V  secolo  a.  C.,  viveva  una  tradizione  ormai  deteriorata  [38].  Il  famoso  Canone di 
proporzioni  di Policleto di Argo sopravviveva ormai in rarissimi frammenti [39].  L'approssimazione 
operativa, pratica e di buon senso, dei tracciati geometrici in schemi aritmetici poteva valere anche per 
le dimensioni degli edifci, a partire dal Partenone. Lì, evitando gli eccessi delle misurazioni “mistiche”,  
si possono rilevare approssimazioni di Φ nei valori modulari espressi dai numeri di Fibonacci. Lo stesso 
Teatro di Epidauro, tramandato come opera dello scultore argivo, presenta i numeri di Fibonacci nel  
suo doppio ordine di gradinate, nei numeri successivi di 34 e 21 [40]. 
Si potrebbe dire che sin dall'antichità il problema della “modularità” fosse avvertito come risolutivo,  
espressione terrena della “ragione” ovvero del λόγος che si esprime per mezzo delle proporzioni [41]; è 
lo  stesso λόγος  che anima la mente dell'uomo sottoposta anch'essa alle forze espresse dai numeri e 
dalle fgure.  “Seria circa cio'  da dir  molte altre parti  nellhomo poste conciosia che dali  sapienti  lui  sia  
chiamato mondo piccolo ” [42]. 

Corrispondenze mente-natura: fondamenti e frontiere della scienza.
La  cultura  del  Rinascimento  s'impernia  su  una  “scienza  delle  corrispondenze”  tra  i  due  mondi:  il  
microcosmo e il  macrocosmo. L'applicazione del metodo sperimentale alla matematica fu l'impulso che 
avrebbe  defnito  una  “nuova  scienza”,  quella  moderna.  La  corrispondenza  tra  mente  dell'uomo  e 
universo era la necessaria premessa su cui fondare l'indagine dei suoi caratteri matematici. Lo sviluppo  
del nuovo linguaggio “oggettivo” della matematica cartesiana e la moltiplicazione esponenziale delle  
proposizioni  esprimibili  per  suo  mezzo,  portarono  gradualmente  allo  svuotamento  delle  istanze  
archetipiche e metafsiche insite nel λόγος  matematico tradizionale. 
Per  il  Novecento,  immerso  ormai  nella  frammentazione  dei  saperi  e  nel  relativismo  culturale,  fu 
necessità improrogabile l'indagine sulla natura del pensiero umano a partire dalla sua fenomenologia. 
La ricerca sui  fondamenti  della scienza va oggi  di  pari  passo con l'esplorazione del fenomeno della 
“coscienza” e si richiama all'inspiegata corrispondenza tra proposizioni matematiche (mente) e fenomeni 
(universo).  Tuttavia,  il  linguaggio  puramente  quantitativo si  è  rivelato  inadeguato  a  tale  scopo:  la 
coscienza non è rappresentabile dalla misura dell'attività elettrica dei neuroni o dalla loro mappatura. 
Tale impasse metodologica mette a nudo il bisogno di una lingua scientifca veramente oggettiva, capace 
cioè di separare il dato osservato dall'osservatore. L'aspetto qualitativo di tale linguaggio tutto da fare, si 
lega alla parte del pensiero umano capace di esprimere contenuti estetici e creativi. 

Le  Corbusier  ha  bisogno  dell’universalità  delle  norme  matematiche  per  creare  la  sua  “particolare”  
architettura universale. Solo la geometria può dare base scientifca alla creatività della progettazione. 
Non si conoscono altri mezzi metodologici e culturali.



NOTE:

 [1]  Le  Corbusier,  Le  Modulor,  essai  sur  une  mesure  harmonique  à  l'échelle  humaine  applicable  
universellement  à  l'Architecture  et  à  la  mécanique,  Boulogne-sur-Seine, Éditions  de  l'Architecture 
d'Aujourd'hui, 1949, p.74.
  [2] Ibidem, p. 18. 
  [3] Le Corbusier, Le Modulor II, Boulogne-sur-Seine, Éditions de l'Architecture d'Aujourd'hui, 1955, 
p. 200.
  [4] Le Corbusier, Le Modulor, op. cit., p. 61.
  [5] Ibidem, p. 209.
  [6] Ibidem, p. 213.
  [7] Le Corbusier, Le Modulor II, op. cit., p. 155.
  [8] Le Corbusier, Le Modulor, op. cit., p. 162.
  [9]  Le Corbusier, Le Modulor II, op. cit., p. 292.
[10] Ampio spazio viene dedicato nei due volumi del Modulor all'errore matematico iniziale che si può 
riassumere così: nel rettangolo in proporzione 2:1 (composto cioè da due quadrati afancati) l'angolo 
individuato da Le Corbusier non può essere retto, altrimenti il lato maggiore del rettangolo misurerebbe 
un po' più di 2, cosa, per defnizione iniziale, impossibile. Ciò è facilmente verifcabile per mezzo del 
teorema  di  Pitagora.  L'approssimazione  rimane  valida  a  scopi  costruttivi,  essendo  nell'ordine  dei 
millesimi.
[11] Le Corbusier, Le Modulor, op. cit., p. 50.
[12] Le Corbusier, Le Modulor II, op. cit., p. 47.
[13] Gelatti G., On colouring sequences of digital roots, in Bridges 2014 Conference Proceedings, Phoenix, 
Tesselation, 2014. In questo articolo si mostra una generalizzazione matematica sulle infnite possibili  
successioni “alla Fibonacci”, attraverso l'uso di idee considerate di pertinenza del pensiero simbolico. Si  
veda anche: http://gallery.bridgesmathart.org/exhibitions/2014-bridges-conference/gabrigelatti. 
[14] Le Corbusier, Le Modulor II, op. cit., p. 218. Il tema del Nautilus appare anche nel testo poetico: 
Le Corbusier, Le poème de l'angle droit, Éditions Tériade, Parigi, 1955.
[15]  Capra F., Luisi P. L. , Vita e natura: una visione sistemica, Sansepolcro, Aboca, 2014, p. 226.  
[16]   Gelatti G.,  Il quadrato di nove e la sezione aurea, Genova, Sagep 2011; vedi anche  Gelatti G. 
Observation Of Te Golden Ratio In Spirals Of Triangles And Squares, in Proceedings of the XIII Aplimat  
Conference, Bratislava, 2014.
[17]  Vasari G.,  Le vite dei più eccellenti architetti, pittori et scultori italiani (…), Firenze, Torrentino, 
1550, pp. 366-367. 
[18]  Il  manoscritto  Ricc  106 della  Biblioteca  Riccardiana  di  Firenze  è  stato  identifcato  come una 
trascrizione fatta dal codice archimedeo di Jacopo da Cremona. Si veda: Banker J., A Manuscript of the  
Works  of  Archimedes in the Hand of  Piero della Francesca,  «Burlington Magazine»,  CXLVII,  Londra, 
2005, pp. 165-69.
[19] Meiss M., La Sacra Conversazione di Piero della Francesca, Firenze, Quaderni di Brera n. 1, 1971.
[20]  Si  veda per  un accenno alla  complessità  delle  tradizioni  matematiche elaborate  da  Piero della 
Francesca il pionieristico saggio: Herz-Fishler R., A mathematical history of golden number, Dover, New 
York, 1998, pp 144-149.
[21] La descrizione delle possibili “stelle” derivabili dai poliedri regolari attraverso la proiezione dei lati  
fu perfezionata un secolo dopo da Kepler, e completata solo nel Novecento da Coxeter con la trattazione 
dell'icosaedro. Si veda: Kepler J.,  Harmonices mundi libri V, Linz, Planck, 1619. Anche: Coxeter H. S. 
M.,  Te fifty-nine icosahedra, St Albans, Tarquin, 1999. Da notare, per quanto riguarda il processo di 
trasmissione delle idee, che Coxeter, pur lavorandovi per lungo tempo, non si accorse dell'inesplorata 
apparizione della  sezione aurea nel  triangolo equilatero  che aveva sotto gli occhi. Essa fu scoperta da 
Odom, un artista suo corrispondente. L'episodio, di interesse epistemologico, è descritto in: Gelatti G., 
La sezione aurea nel triangolo equilatero: psichismo ed esoterismo dei mandala e degli yantra , in La divina  

http://gallery.bridgesmathart.org/exhibitions/2014-bridges-conference/gabrigelatti


proporzione: Bellezza e perfezione della natura, atti del Convegno dell' Università degli Studi di Genova, 
Castel  Negrino,  Milano,  2014  (in  pubblicazione).  Si  veda  anche  Odom  J.  P.,  Problem  E3007, 
American Mathematical Monthly, 1983.
[22] Il ritratto di Luca Pacioli con anonimo gentiluomo è conservato al museo Capodimonte di Napoli, 
Collezione Farnese,  Q 58,  sotto il  titolo  di  Ritratto  di  Fra Luca Pacioli  con un allievo.  Per  quanto 
concerne il dibattito sulla sua  attribuzione, si  veda:  Ciocci A.,  Il doppio ritratto del poliedrico Luca  
Pacioli, Revista Española de Historia de la Contabilidad, No. 15, 2011.
[23] Si tratta in realtà degli stessi valori già forniti da Fibonacci in relazione ad un problema di origine  
araba di Abu Kamil. Si veda Herz-Fishler R., op. cit., pp. 141-144.
[24] Pacioli L.,  De Divina Proportione, Paganinus de Paganinis, Venezia, 1509, Pars Prima, Cap.VIII,  
folio 5v..
[25] Nel testo si intendono:  φ = (√(5) – 1) / 2 ≈ 0,6180339... ; Φ = (√(5) + 1) / 2 ≈ 1,6180339... .
[26]  Si dà un esempio della capacità di  Fibonacci nel definire un valore fino alla sesta virgola 
decimale, espresso tramite calcolo sessagesimale, in: Horadam A. F., Fibonacci's mathematical letter  
to Master Teodorus, Fibonacci Quarterly, Vol. 29, n.2, 1991, p. 103. 
[27] Kepler J., Strenua, seu de nive sexangula, Francoforte, 1611, citato in Herz-Fishler R., op. cit., 
p. 161.
[28] La diferenza tra  numeri di Fibonacci e il numero aureo è bene espressa dalla famosa  formula di  
Binet. Si veda: http://www.maths.surrey.ac.uk/hosted-sites/R.Knott/Fibonacci/fbFormula.html. Si veda 
anche la generalizzazione dell'identità di Cassini in Gelatti. G., Problem 11, in Kimberling C., Problem 
Proposals,  Proceedings of the XV International Conference on Fibonacci Numbers and their Applications, 
Annales Mathematicae et Informaticae, Vol. 41, Eger, 2013.
[29] La formula, che appare senza legame con i diagrammi geometrici illustrati da Fibonacci, è espressa 
verbalmente: “Nam modus dividendi corda .be. media et extrema proportione est super quadratum  
eius, quod est .12., addamus quartam eius, erunt .15”, in Fibonacci, Practica geometriae, VI, folio 126 
v. e 127 r., in Boncompagni B., Scritti di Leonardo Pisano matematico del secolo decimoterzo, Vol. 
II, Tipografia delle scienze matematiche e fisiche, Roma, 1862, pp. 196-97. Si veda anche l'analisi di 
Herz-Fishler R., op. cit., pp 138-139: “non ci viene dato nessun dettaglio teorico. Ci viene semplicemente  
detto di aggiungere un quarto di be² a be², quindi prendere la radice e da questa sottrarre metà di be. (…)  
La domanda è come Fibonacci abbia ottenuto o giustificato di per sé tale risultato”; anche p. 140 dove si 
defnisce  sinteticamente  la  formula  come  “add  1/4  formula”.  Da  notare  che  la  stessa  formula, 
verbalmente e senza dettagli appare nuovamente nel Cinquecento in Cardano e Bombelli: si veda Herz-
Fishler R., op. cit., pp. 151-152. 
[30] Pacioli L., Trattato di architettura in op. cit., Cap. III, folio 27r. 
[31] Leonardo pone il viso come la nona parte dell'altezza complessiva, anziché la decima. Si veda:  
Capra F., L'anima di Leonardo, Milano, Rizzoli, 2012, p. 170.
[32] Citato in Ciocci A., Luca Pacioli tra Piero della Francesca e Leonardo, Sansepolcro, Aboca, 2009, p. 
83.
[33] Pacioli L., Trattato di architettura in op. cit., Cap. I, folio 25v.
[34] Leonardo da Vinci, Codice di Madrid II, folio 67r., citato in Capra F., La scienza universale. Arte e  
natura nel genio di Leonardo, Milano, Rizzoli, 2007.
[35] Oltre al celebre disegno dell'uomo vitruviano, in cui si indaga la relazione tra cerchio e quadrato, si 
vedano i  disegni  connessi  alla  duplicazione  del  cubo:  Codex Arundel,  fol.  283r.  e  v.;  inoltre  Codex 
Arundel  223 r. e v. dove Leonardo mostra la conoscenza del metodo di ippocrate di Chio; ancora in 
Codex Atlanticus, folio 161r.. 
[36] Citato in Capra F., L'anima di Leonardo, op. cit., p. 241.
[37] Pacioli L., Trattato di architettura in op. cit., Tavola di proporzioni dell'architrave.
[38]  Martin R.,  La Grecia e il mondo Greco, Vol. 1, Cap. VIII  L'architettura e il pensiero razionale e  
matematico, UTET, Torino, 1984, pp. 175-203.

http://www.maths.surrey.ac.uk/hosted-sites/R.Knott/Fibonacci/fibFormula.html


[39] Un frammento noto a Leonardo si trova in Galeno, Placita Hippocratis et Platonis V, 3, in De usu  
partium, citato in Capra F., L'anima di Leonardo, op. cit., p. 174.
[40] Il fatto che il secondo ordine di gradinate sia stato costruito in epoca ellenistica, non vanifca la 
presenza  dei  numeri  di  Fibonacci,  ma  al  contrario  ingenera  il  sospetto  di  una  qualche  tradizione 
costruttiva ancora viva dopo pochi secoli.  Si  veda  Dilke O. A. W.,  Mathematics  and Meausrement, 
Berlkeley, University of California Press, 1987.
[41] Si vedano i volumi di  Zellini P.:  Gnomon: una indagine sul numero,  Milano, Adelphi, 1999, e 
Numero e logos, Milano, Adelphi, 2010.
[42] Pacioli L., Trattato di architettura in op. cit., Cap. III, folio 27r. 



FIGURE:

Centro di calcolo Olivetti a Rho (MI), Le Corbusier, 1963/1965.

La ricerca architettonica in tutte le sue stagioni più signifcative ha sempre cercato di codifcare, di 
rendere scientifca la sua articolazione artistica, perfno quando l’esplosione delle forme apparentemente 
spontanee ne ha decretato la sua improponibile negazione. Barocco o liberty, neoclassico o romanico e  
così  via  fno  all’imprevedibilità  del  nostro  secolo.  Tutto denota  la  vocazione  a  fuggire  dalla  nota 
afermazione di Adorno: “l’arte deve creare caos nell’Ordine”. 

Le Corbusier vuole mettere in ordine il caos della creazione artistica. Il resto è solo imitazione. 



Rombicubottaedro, Leonardo da Vinci, 1498 e 1509.

I disegni di Leonardo del “vigintisex basium corpus” sono i primi documenti grafci dell'ente geometrico 
cui Pacioli sembrava attribuire particolare rilevanza. Il disegno autografo del  Compendium de divina  
proportione sarebbe in realtà posteriore  (secondo il  misterioso “cartiglio”)  alla rappresentazione dello 
stesso solido nel ritratto di Luca Pacioli del museo di Capodimonte, Napoli. 



Diagramma geometrico dello gnomone aureo, Gelatti G.,  2011.

L'operazione geometrica dello gnomone aureo fa crescere il quadrato di un quarto. L'area dello gnomone 
aureo è equivalente a quella di un quarto del quadrato originario. Ciò basta a individuare la  sezione  
aurea  del suo lato , poiché:

EC / CA =  φ = √(5/4) – (1/2) , ovvero con CA = BD = 1  allora  EC =  φ



Spirali logaritmiche con crescita 1/4, Gelatti G., 2014.

Le  spirali  logaritmiche derivabili  dalla  crescita  del  quadrato  per  mezzo  dello  gnomone  aureo,  sono 
piuttosto comuni in natura e possono descrivere idealmente la forma di molte conchiglie a chiocciola, 
compresa quella del Nautilus.

Spirali logaritmiche con crescita 1/3, Gelatti G., 2014.

In  modo  sorprendente,  anche  la  spirale  composta  similmente  con  triangoli  equilateri,  ha  una 
connessione inaspettata con il quadrato e il suo gnomone aureo.

 AB è misura dello gnomone aureo del quadrato di lato BC.



Museo a crescita continua, Le Corbusier,  1939.

Nello schizzo con la conchiglia  di  Nautilus  per  il  museo a crescita continua,  si  rivela  l'importanza 
dell'intuizione e dell'osservazione diretta della natura. Nel suo tentativo di fondere idealmente la spirale  
logaritmica con la spirale  archimedea, Le Corbusier trascende la leggenda tramandata sulle dimensioni 
del Nautilus, aprendo la via all'esplorazione di nuove forme.

 



Gnomoni aurei successivi,  Gelatti G., 2014.

La crescita continua dei quadrati successivi genera un'interessante riconciliazione della geometria 
con l'aritmetica. Infatti, considerando la crescita lineare del lati si osserva che, ogni tre quadrati la 
somma lineare degli gnomoni aurei sarà 1/4 del lato del quadrato più piccolo, e nel contempo 1/5 
del quadrato più grande: 

BC + CD = 1/4 AB = 1/5 AD.

Doppia spirale di gnomoni aurei successivi, Gelatti G., 2014.
La doppia spirale, ottenuta dalla crescita successiva degli gnomoni aurei, insieme a successive rotazioni di 
90°,  ricorda  l'intenzione  di  Le  Corbusier  di  fondere  insieme  la  spirale  logaritmica con  la  spirale  
archimedea. 



Diagramma iniziale del Modulor, Le Corbusier, 1948.

L'idea iniziale implica un quadrato unitario (lato 1) e la sua sezione aurea maggiore (Φ) e minore (φ). 
Siccome la somma di 1+Φ+ φ = 2 , si ottengono così due quadrati unitari tra loro adiacenti. Non è 
evidente però che l'angolo inserito a partire dalle due estensioni auree sia retto. Se fosse retto allora il 
lato del doppio quadrato misurerebbe 2,0069539..., altrimenti,  siccome per defnizione iniziale esso 
misura 2,  l'angolo non può essere retto. 

L'intuizione di Le Corbusier si riferisce alla necessità di inserire, nel doppio quadrato, un terzo quadrato 
collocato nei punti di sezione aurea, cosa che rimane semplicemente eseguibile anche senza il ricercato 
“luogo dell'angolo retto”.



Diagramma definitivo del Modulor, Le Corbusier, 1948.

Nel  diagramma  defnitivo  del  Modulor  appare  la  successione  di  Fibonacci  3,3,6,9,15,24...  come 
un'intuizione nata  dalla necessità  di  convertire  le misure della progettazione modulare  in una scala 
metrica universale: l'altezza di un metro e ottantatré coinciderebbe con l'altezza di 6 piedi nel sistema  
anglosassone. Da notare il diagramma geometrico corretto.



Tavola cromatica delle possibili successioni “alla Fibonacci”, Gelatti G., 2014.
La fgura illustra le possibili successioni “alla Fibonacci” tramite la riduzione a radice numerica degli 
interi, unitamente alla logica del modello di colori Giallo-Rosso-Blu. 
Le successioni sono rappresentate dalle colonne, e dalla regola iniziale di sommare 9 a tutti i numeri da 
1 a 9. Questa operazione produce tre possibili successioni di tutti i colori (la colonna 1 e 8, 2 e 7, 4 e 5 
sono equivalenti) che si ripetono indefnitamente in un ciclo di 24, suddiviso in due cicli di 12 “colori-
numeri” tra loro complementari. 
Si genera inoltre un'altra famiglia di possibili successioni fatte solo di colori acromatici: una interamente 
grigia (la colonna del 9) con ciclo 1,  e l'altra composta di bianco, nero e grigio (la colonna 3 e la 
colonna 6 sono equivalenti) con ciclo 8. 
Le colonne “acromatiche” del 6 e del 9 corrispondono alle successioni usate da Le Corbusier nel 
Modulor. Il rettangolo essenziale risulta composto da una griglia di bianco, nero e grigio e da rettangoli 
di 6 colori. Le proporzioni del rettangolo approssimano quelle di un rettangolo aureo in proporzione φ².
 


